
RES HISTORICA 59, 2025

PUBLICATION INFO

e-ISSN: 2449-8467
ISSN: 2082-6060

THE AUTHOR’S ADDRESS: Arkadiusz Urbaniec, the InsƟ tute of History & Archival Studies of the University of 
the NaƟ onal EducaƟ on Commission, 2 Podchorążych Street, Kraków 30-084, Poland
SOURCE OF FUNDING: Statutory Research of the InsƟ tute of History & Archival Studies of the University of 
the NaƟ onal EducaƟ on Commission, Krakow

SUBMITTED: 
2023.08.01

ACCEPTED:
2025.05.31

PUBLISHED ONLINE:
2025.10.31

WEBSITE OF THE JOURNAL:
hƩ ps://journals.umcs.pl/rh

EDITORIAL 
COMMITTEE e-mail:
reshistorica@umcs.pl

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

Arkadiusz Urbaniec
(University of the National Education Commission, Krakow, Poland)

https://orcid.org/0000-0002-5261-2629
e-mail: arkadiusz.urbaniec@uken.krakow.pl

Chrystologia Liberatusa z Kartaginy 
(stosunek do neochalcedonizmu)

The Christology of Liberatus of Carthage (Relationship to Neo-Chalcedonism)

ABSTRACT

Liberatus – archdeacon of the Carthaginian Church lived in the 6th century through 
the intensifi cation of Christological controversies during the reign of Emperor Justinian 
and the theological dominance of neo-Chalcedonism in Constantinople and other centers 
of the empire. In his only known contemporary work, Breviarium, he att empted to de-
fend the so-called „Three Chapters”, condemned by the imperial edict and the decision 
of the Second Council of Constantinople, showing the issue of their orthodoxy against 
the background of the development of radical Christological movements: nestorianism 
and eutychanism. The following article analyzes the work of the African priest in terms 
of his Christology, focusing on his att itude to neo-Chalcedonism, through the prism of 



610 ARKADIUSZ URBANIEC

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

the reception of Cyrillic Christology, the fi gures of Antiochian theologians from the 5th 
century and the theopaschite formula.

Key words: Liberatus of Carthage, Christological controversies, Neo-Chalcedonism, 
theopaschite formula

STRESZCZENIE

Liberatus – archidiakon Kościoła kartagińskiego – żył w VI w. w okresie nasilenia 
się kontrowersji chrystologicznych za panowania cesarza Justyniana i dominacji teolo-
gicznej neochalcedonizmu w Konstantynopolu i innych ośrodkach imperium. W swoim 
jedynym znanym współcześnie dziele pt. Breviarium podjął próbę obrony tz w. „Trzech 
Rozdziałów”, potępionych cesarskim edyktem oraz decyzją II soboru konstantynopoli-
tańskiego, ukazując zagadnienie ich ortodoksyjności na tle rozwoju radyklanych ruchów 
chrystologicznych: nestorianizmu i eutychanizmu. W poniższym artykule została prze-
prowadzona analiza dzieła afrykańskiego duchownego pod kątem wyznawanej przez 
niego chrystologii, skupiając się na jego stosunku do neochalcedonizmu przez pryzmat 
recepcji chrystologii cyryliańskiej, postaci antiocheńskich teologów z V w. oraz formuły 
teopaschickiej.

Słowa kluczowe: Liberatus z Kartaginy, spory chrystologiczne, neochalcedonizm, 
formuła teopaschicka

Liberatus, archidiakon Kościoła kartagińskiego, żyjący i tworzący 
w VI w., jest autorem dzieła Breviarium causae Nestorianorum et Eutychia-
norum, którego narracja koncentruje się na przedstawieniu genezy obu 
tytułowych herezji oraz sporach teologicznych na łonie Kościoła od mo-
mentu inwestytury Nestoriusza na tronie biskupim w Konstantynopolu 
do wydarzeń poprzedzających II sobór konstantynopolitański1. W histo-
riografi i uznawany jest zazwyczaj za obrońcę tz w. „Trzech Rozdziałów” 
i kontestatora polityki religijnej cesarza Justyniana, zmierzającej do osią-
gnięcia kompromisu teologicznego z mafi zytami poprzez potępienie 
teologów szkoły antiocheńskiej, jednak stosunkowo niedawno Mischa 
Meier wysunął oryginalną hipotezę, proponując zupełnie odmienne 
spojrzenie na rolę Breviarium i samego autora. Zdaniem niemieckiego 

1 Edycja krytyczna źródła: Breviarium causae Nestorianorum et Eytuchianorum, w: Acta 
conciliorum oecumenicorum [dalej: ACO], t. 2, vol. 5, wyd. E. Schwartz , Berolini et Lipsiae 
1936, s. 98–141. Postać kartagińskiego archidiakona jest enigmatyczna, gdyż jedyne wiado-
mości o nim pochodzą z wątków autobiografi cznych w Breviarium oraz listów papieskich 
Jana II i Agapita – swoje dzieło komponował on natomiast prawdopodobnie po śmierci 
biskupa Rzymu Wigiliusza, a jeszcze za życia miafi zyckiego biskupa Aleksandrii Teodo-
zjusza, czyli pomiędzy 555 a 566 r., przypuszczalnie w południowej Italii. Najnowszy stan 
badań nad postacią Liberatusa przedstawił we wstępie do francuskiego przekładu Brevia-
rium P. Blaudeau (Introduction, w: Libératus de Carthage. Abrégé de l’histoire des nestoriens et 
des eutychiens, wyd. P. Blaudeau, Paris 2019).



 CHRYSTOLOGIA LIBERATUSA Z KARTAGINY (STOSUNEK DO NEOCHALCEDONIZMU) 611

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

badacza Liberatus w istocie w pełni popierał cesarską politykę religijną, 
pełniąc także rolę pośrednika pomiędzy greckim Wschodem i łacińskim 
Zachodem, a jego dzieło miało propagandowy charakter, skierowany do 
mieszkańców odzyskanej w wyniku rekonkwisty Afryki (Meier wniosek 
ten oparł m.in. o analogię z dziełem Joannida Flawiusza Korippusa, który 
w swoim poemacie prezentował w pozytywnym świetle strukturę mili-
tarno-administracyjną nowo utworzonej prefektury) – uznając pośrednio 
Liberatusa za przedstawiciela chrystologii neochalcedońskiej2.

Philippe Blaudeau, uważając artykuł niemieckiego historyka za „aus-
si provocant que brilliant”, skrytykował jednak jego podstawowe założe-
nia, dowodząc, że nadrzędnym celem Breviarium było przede wszystkim 
podkreślenie nienaruszalności doktryny soboru chalcedońskiego (zgod-
nie z Tomus papieża Leona), a więc obrona „Trzech Rozdziałów”, a chry-
stologia afrykańskiego duchownego wynikała bezpośrednio z poglądów 
teologicznych dominujących w tym okresie w Kartaginie, krytykujących 
neochalcedonizm i akceptujących formułę teopaschicką, w oparciu o au-
torytet doktrynalny biskupa Rzymu3. W monografi i Blaudeau brakuje 
jednak analizy tekstu dzieła pod kątem określenia stosunku autora do neo-
chalcedonizmu i ścisłego diofi zytyzmu (lub ścisłego chalcedonizmu), tym 
samym jego wnioski dotyczące wyznawanej przez Liberatusa chrystologii 
wydają się być intuicyjne. W niniejszym artykule została podjęta próba 
przeprowadzenia wspomnianej analizy według kryteriów defi nicyjnych 
neochalcedonizmu (akceptacja dla chalcedońskiej defi nicji wiary, wszyst-
kich pism i traktatów Cyryla z Aleksandrii oraz formuły teopaschickiej) 
i ścisłego diofi zytyzmu (z chrystologii cyryliańskiej używanie wyłącznie 
tych pism, które sobór chalcedoński uznał za ortodoksyjne, czyli drugiego 
listu do Nestoriusza oraz listu o pokoju do Jana z Antiochii), stosunkowo 

2 M. Meier, Das Breviarium des Liberatus von Karthago. Einige Hypothesen zu seiner Inten-
tion, „Zeitschrift für Antikes Christentum” 2010, 14, s. 130–148. Autor w swoim artykule 
skupia się na stosunkowo pozytywnym przedstawianiu cesarza Justyniana przez afry-
kańskiego duchownego, który winą za niewłaściwie decyzje względem polityki religijnej 
obarczał otoczenie władcy, co zasadniczo zgadzało się z ogólnie prowadzoną przez impe-
ratora polityką i to miało stawiać Liberatusa w roli propagatora cesarskich idei, pomimo że 
określenie go mianem neochalcedończyka nie pojawia się expresis verbis. Na temat Joannidy 
Flawiusza Korippusa vide: A. Cameron, Byzantine Africa: The Literary Evidence, w: Excava-
tions at Carthage conducted by the University of Michigan, red. J.H. Humphrey, M. al-Qawmī 
lil-Āthār wa-al-Funūn bi-Tūnis, vol. 7, Ann Arbor 1982, s. 30.

3 P. Blaudeau, op. cit., s. 8, 42–43, 49; cf. U. Heil, Liberatus von Karthago und die „Drei 
Kapitel”: Anmerkungen zum „Breviarium causae Nestorianorum et Eutychianorum” 8–10, 
„Zeitschrift für Antikes Christentum” 2010, 14, s. 58–59.



612 ARKADIUSZ URBANIEC

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

ugruntowanych w dyskursie naukowym4. W tym miejscu należy uczy-
nić jednak istotne zastrzeżenie dotyczące możliwej metody pracy: Bre-
viarium nie jest dziełem teologicznym i nie ma charakteru polemicznego 
(choć zawiera elementy apologetyczne), skupia się przede wszystkim na 
przedstawianiu postaci i wydarzeń5, dlatego też badaniu będą podlegać 
narracyjne sposoby prezentowania osoby i pism Cyryla z Aleksandrii, 
antiocheńskich teologów (Teodora z Mopsuestii, Teodoreta z Cyru i Ibasa 
z Edessy) oraz kontekstu wprowadzenia formuły teopaschickiej.

CYRYL Z ALEKSANDRII I TEOLOGOWIE ANTIOCHEŃSCY

Wizerunek aleksandryjskiego biskupa Cyryla, świętego i probierza 
ortodoksji, dla miafi zytów, ale również zwolenników soboru chalcedoń-
skiego6, w Breviarium nie jest jednoznaczny i zasadniczo punktem od-
niesienia dla postrzegania go są wzajemne relacje pomiędzy Cyrylem 
a Janem biskupem Antiochii. Sposób prezentacji głównego teologicznego 
adwersarza Nestoriusza przez Liberatusa można w zasadzie podzielić na 
trzy fazy, związane z przebiegiem i rozwojem kontrowersji nestoriańskiej. 
Po wystąpieniu biskupa Konstantynopola i prezentacji jego poglądów 
doktrynalnych w rozdziale II kartagiński archidiakon w rozdziale IV opi-
sał reakcję Cyryla, który skierował do Konstantynopola listy, broniące ter-
minu Theotokos oraz namawiające Nestoriusza do odwołania głoszonych 
przekonań. Liberatus przytoczył pierwsze słowa wspomnianych listów, 
wskazując tym samym, że były one mu dostępne w trakcie pisania swo-
jego dzieła, a także zwracając uwagę, że motywacją biskupa Aleksandrii, 
którą kierował się w drugim piśmie, było ut ecclesiarum pax perstaret in-
columis et sacerdotibus indiscissa concordia permaneret. Obrona tytułu Bożej 

4 Dyskurs i polemiki badawcze na temat defi nicji neochalcedonizmu i ścisłego diofi zy-
tyzmu przedstawił syntetycznie H. van Loon, The Dyophisite Christology of Cyril of Alexan-
dria, Leiden–Boston 2009, s. 30–43 – tam odwołania do dalszej literatury.

5 M. Meier, Das Breviarium, s. 142; P. Blaudeau, op. cit., s. 47.
6 Szerzej na ten temat vide: J. Meyendorff , Imperial Unity and Christian Division. The 

Church 450–680 A.D., New York 1989, s. 216–218; P.T.R. Gray, The Defense of Chalcedon in the 
East (451–553), Leiden 1979, s. 165–166; H. van Loon, op. cit., s. 29–43; C. Moeller, Le chalcé-
donisme et le néo-chalcédonisme en Orient de 451 à la fi n du VIe siècle, w: Das Konzil von Chalke-
don. Geschichte und Gegenwart, t. 1, red. A. Grillmeier, H. Bacht, Würzburg 1951, s. 666–676; 
Interesujący punkt widzenia na kwestię recepcji teologii cyryliańskiej w miafi zytyzmie 
i neochalcedonizmie przedstawił P.T.R. Gray (Neo-Chalcedonsim and the Tradition: From 
Patristic to Byzantine Theology, „Byzantinische Forschungen” 1982, 8, s. 62), uważając, że 
po obu stronach sporu występowali konserwatywni zwolennicy Cyryla, a jedyną różnicą 
pomiędzy nimi był stosunek do soboru chalcedońskiego.



 CHRYSTOLOGIA LIBERATUSA Z KARTAGINY (STOSUNEK DO NEOCHALCEDONIZMU) 613

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

Rodzicielki, dążenie do zgody i zachowania pokoju w Kościele stały się 
elementami narracyjnymi kreującymi pozytywny wizerunek aleksandryj-
skiego kapłana7. W narracji duży nacisk został położony na fakt, że Cyryl 
był tym, który poinformował o powstałej kontrowersji papieża Celestyna, 
utrzymywał z nim stały kontakt, oraz że zostały mu przekazane przed 
soborem efeskim pełnomocnictwa biskupa Rzymu zalecające depozycję 
Nestoriusza, gdyby nie odwołał on swoich poglądów w ciągu 10 dni, 
o czym zresztą Celestyn wprost napisał biskupowi Konstantynopola8. 
Zasadniczo Liberatus w tym rozdziale nie rozwinął dogmatów prezen-
towanych przez Cyryla, ograniczając się wyłącznie do kwestii obrony 
terminu Theotokos oraz wskazania, że w trzecim liście aleksandryjski 
biskup zawarł również duodecim capitula contra eius dogma9. Wspomniane 
anatemy stały się przyczyną konfl iktu z Janem z Antiochii, który 

7 Pierwszy list z VI 429 r. ACO, t. 1, vol. 1, part 1, s. 23–25; wersja łacińska z Collectio Ve-
ronensis: ACO, t. I, vol. 2, s. 36–37. Drugi list z II 430 r. ACO, t. 1, vol. 1, part 1, s. 25–28; wers-
ja łacińska z Collectio Veronensis: ACO, t. 1, vol. 2, s. 37–39. Trzeci list został dostarczony No-
tariuszowi 30 XI 430 r. i przed jego wysłaniem Cyryl prowadził korespondencję z wieloma 
biskupami, m.in. papieżem Celestynem czy Janem z Antiochii – ACO, t. 1, vol. 1, part 1, 
s. 33–42, wersja łacińska z Collectio Veronensis: ACO, t. 1, vol. 2, s. 45–51. Szczegółowa anal-
iza listów i ich kontekst vide: R. Price, Before the Council, w: The Council of Ephesus 431. Doc-
uments and Proceedings, The Council of Ephesus 431. Documents and Proceedings, wyd. R. Price, 
T. Graumann, Liverpool 2022, s. 113–120, 160–171; również cf. W.H.C. Frend, The Rise of the 
Monophysite Movement, Cambridge 2008, s. 18–19. Ogólnie o postaci i chrystologii Cyryla 
z Aleksandrii vide: J. McGuckin, Saint Cyril of Alexandria. The Chrystological Controversy, 
New York 2004.

8 Liberatus, Breviarium, IV, 22–26, s, 102; 11–21, s. 103. Pierwszy list informujący o dzia-
łaniach i poglądach Nestoriusza Cyryl przesłał do biskupa Rzymu wiosną lub wczesnym 
latem 430 r. (ACO, t. 1, vol. 1, part 5, s. 10–12) i otrzymał odpowiedź Celestyna datowaną 
na 10 VIII 430 r. (ACO, t. 1, vol. 2, s. 5–6), w której papież nadał mu autorytet do prowa-
dzenia spraw w jego imieniu: auctoritate igitur tecum nostrae sedis adscita, vice nostra usus 
[...]. Ostatni list Celestyn przesłał biskupowi Aleksandrii bezpośrednio przed rozpoczę-
ciem soboru 7 V 431 r. (ACO, t. 1, vol. 2, s. 26–27). Na temat zaangażowania Rzymu w spór 
nestoriański vide: S. Wessel, Cyril of Alexandria and the Nestorian Controversy. The Making of 
Saint and of a Heretic, Oxford 2004, s. 103–111.

9 Dwanaście anatem Cyryla zostało przyjęte jako ortodoksyjne przez zgromadzenie 
cyryliańskie w trakcie obrad pierwszej sesji soboru efeskiego, jednak potępione przez bi-
skupów wschodnich, którzy zarzucali im apollinarystyczny charakter. Ogólnie zostały 
przyjęte jako prawowierne dopiero na II soborze konstantynopolitańskim w 553 r. (po-
mijając II sobór efeski w 449 r.) i częściowo zatwierdzone przez papieża Wigiliusza 23 II 
554 r., cf. A. De Halleux, Les douze chapitres cyrilliens au Concile d’Éphèse (430–433), „Revue 
théologique de Louvain” 1992, 23, s. 425–458; C. Moeller, op. cit., s. 687–688.



614 ARKADIUSZ URBANIEC

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

dotychczas cenił Cyryla, jednak uważał że inmoderate atakuje Nestoriu-
sza, a jego poglądy stały się apollinarystyczne10.

W tym miejscu sposób postrzegania biskupa Aleksandrii przez autora 
Breviarium ulega zmianie, co widoczne jest przede wszystkim w passu-
sach na temat jego aktywności w trakcie trwania obrad soboru efeskiego. 
Na początku księgi V Liberatus wprost określa Cyryla jako nieprzyja-
ciela Nestoriusza, w kontrze do wcześniejszego stonowanego kreowania 
jego wizerunku wyłącznie jako adwersarza na gruncie teologicznym11. 
Natomiast po przybyciu na obrady spóźnionego Jana z Antiochii wraz 
z biskupami wschodnimi (już po potępieniu Nestoriusza przez biskupa 
Aleksandrii i jego zwolenników) Liberatus dokładnie przedstawił powody 
ich negatywnego stanowiska względem Cyryla, cytując główne zarzuty 
oraz ofi cjalną ekskomunikę zgromadzenia cyryliańskiego, która następnie 
została przesłana do imperatora Teodozjusza II12. Przede wszystkim bi-
skup Aleksandrii był oskarżany o nieposłuszeństwo względem polecenia 
cesarza i rozpoczęcie obrad soborowych przed przybyciem delegacji z die-
cezji Orientis, ponadto istotną kwestią były poglądy teologiczne samego 
Cyryla, które zostały określone jako capitula quae conueniunt Apollinarii et 
Arrii et Eunomii – zatem nie tylko apollinarystyczne, ale również ariańskie 
i eunomiańskie, ogólnie zaś jako haeretica capitula13. Sam fakt przytaczania 
tak obszernych passusów wymierzonych w osobę egipskiego patriarchy 
jest pośrednim świadectwem stosunku Liberatusa do prezentowanego 

10 Liberatus, Breviarium, IV, 27–29, s. 102. Jan z Antiochii próbował wpłynąć na Ne-
storiusza i skłonić go do zmiany poglądów w kwestii tytułu Theotokos, o czym również 
wspomina kartagiński archidiakon, przytaczając początek listu biskupa Antiochii, cf. ACO, 
t. 1, vol. 1, part 1, s. 93–96.

11 Liberatus, Breviarium, V, 31–23, s. 103.
12 Liberatus, Breviarium, VI, 18–34, s. 104. O przebiegu obrad soboru w Efezie vide: 

J. McGuckin, op. cit., s. 53–107; S. Wessel, op. cit., s. 138–182; T. Graumann, General Introduc-
tion, w: The Council of Ephesus 431. Documents and Proceedings wyd. R. Price, T. Graumann, 
Liverpool 2022, s. 18–55.

13 Liberatus, Breviarium, VI, 26–28. Oskarżenie o apollinaryzm i arianizm pod adresem 
Cyryla jako pierwszy wysunął Nestoriusz w odpowiedzi na drugi list biskupa Aleksan-
drii – ACO, t. 1, vol. 1, part 1, s. 29–32. W liście do Firmusa biskupa Cezarei Kapadockiej 
Jan z Antiochii nie mógł uwierzyć, że autorem 12 anatem był Cyryl z Aleksandrii, również 
dostrzegając w nich konotacje nawiązujące do teologii Apollinarego – ACO, t. 1, vol. 4, 
s. 7–8. Krytykę chrystologii cyryliańskiej przeprowadzili biskupi Teodoret z Cyru i Andrzej 
z Samosaty, vide: A. De Halleux, op. cit., s. 436–444. W dyskursie chrześcijańskim użycie 
konkretnej nazwy herezji (utworzonej od imienia założyciela) było uznawane za obelgę, 
ponieważ ortodoksyjnych chrześcijan zawsze nazywano wyłącznie imieniem Chrystusa, 
cf. C. Humfress, Ortodoxy and the Courts in Late Antiquity, Oxford 2007, s. 222; M. Stachura, 
Wrogowie porządku rzymskiego, Kraków 2010, s. 101.



 CHRYSTOLOGIA LIBERATUSA Z KARTAGINY (STOSUNEK DO NEOCHALCEDONIZMU) 615

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

zagadnienia (z listów Cyryla do Nestoriusza cytował wyłącznie pierw-
sze słowa poszczególnych pism), jednak w Breviarium pojawia się także 
ślad bezpośredniego wyrażenia jego poglądów – w momencie przybycia 
papieskiej delegacji i ogłoszenia ekskomuniki Jana z Antiochii i jego zwo-
lenników kartagiński archidiakon określa motywacje kierujące Cyrylem 
i Juwenalisem z Jerozolimy jako chęć zemsty, a także zaznacza, że obaj 
podstępem uczynili w Efezie swojemu przeciwnikowi wiele złego14. Nie 
jest to więc w żadnym wypadku punkt widzenia reprezentanta teologii 
neochalcedońskiej, w której zarówno chrystologia, jak i osoba biskupa 
Aleksandrii zajmowały centralne miejsce, zatem postrzeganie jego po-
stępowania w kategoriach zemsty, podstępów etc., wraz z pośrednimi 
oskarżeniami o herezję w kwestii 12 anatem przez autora Breviarium, 
skłaniają zasadniczo do wysunięcia hipotezy o braku akceptacji lub jedy-
nie warunkowej akceptacji dla aleksandryjskiego biskupa w tym miejscu 
analizowanego dzieła.

Ostatnia wyodrębniona faza przedstawiania Cyryla dotyczy okresu 
po soborze efeskim, kontrowersji wokół tz w. Formuły Zjednoczenia oraz 
problemów z recepcją owej formuły w Kościele egipskim. Jak informu-
je Liberatus, wkrótce po zakończeniu obrad soborowych i zastąpieniu 
Nestoriusza na tronie biskupim stolicy przez Maksymiana cesarz Teo-
dozjusz II skierował do obu adwersarzy dotychczas nierozstrzygniętego 
sporu pisma wzywające do zawarcia komunii, w przeciwnym razie groził 
zarówno Cyrylowi, jak i Janowi depozycją i zesłaniem do Nikomedii15. 
Zasadniczym problemem w osiągnięciu jedności były dogmaty wyrażone 
w 12 anatemach biskupa Aleksandrii, których nie chciał się on wyrzec, 
a od których odwołania uzależniał ponowne nawiązanie komunii Jan16. 
W dalszej części kartagiński archidiakon zacytował całość wyznania wia-
ry z tz w. Formuły Zjednoczenia, opracowanej w środowisku antiocheń-
skim, podkreślającej istnienie dwóch natur w Chrystusie, a następnie 
przeszedł do opisu jej recepcji w Aleksandrii, czyli wizyty biskupa Emesy 
Pawła (wysłanego tam przez Jana) w stolicy Egiptu, wygłoszonego przez 
niego diofi zyckiego kazania za zgodą Cyryla, który w dalszej kolejności 
potwierdził zawarte w nim dogmaty wobec zgromadzonych wiernych 

14 Liberatus, Breviarium, VI, 18–19, s. 105: „Igitur Cyrillus cum Iuvenale, volentes se 
ulcisci, Iohannem damnaverunt et omnes qui cum eo convenerant. Multa et mala pari astu 
utrique Ephesi pertulerunt”. Konstrukcja zdania sprawia, że tym miejscu nie jest jasne, czy 
Liberatus miał na myśli Cyryla i Juwenalisa, czy Cyryla i Jana.

15 Liberatus, Breviarium, VIII, 17–25, s. 106.
16 Liberatus, Breviarium, VIII, 25–32, s. 106.



616 ARKADIUSZ URBANIEC

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

i swoim podpisem zatwierdził przedstawione wyznanie wiary17. Koń-
cząc ten rozdział, Liberatus wspomniał o kontrowersjach wywołanych 
wśród biskupów i duchownych zarówno w Antiochii (z powodu braku 
potępienia przez Cyryla swoich poprzednich poglądów, w szczególności 
12 anatem), jak i w Aleksandrii (ze względu na zwolenników formuły 
μία φύσις), podsumowując słowami:

Scripsit ergo Cyrillus in defensionem Orientalium episcopo-
rum pro duabus unius Christi naturis, et superfl uum non esse reor 
interponere aliqua hiuc operi ex ipsis epistolis ad confusionem 
Alexandrinorum phantasiatarum vel corrupticolarum gloriantium de 
Cyrillo tamquam de patre atque de auctore suo18.

Generalnie całość rozdziału na temat pojednania pomiędzy stolicami 
biskupimi Syrii i Egiptu ma przemyślaną konstrukcję i narrację dostoso-
waną do założonego przez autora celu, którym jest pokazanie „nawró-
cenia” Cyryla, pomimo braku zaprezentowania motywów tej zmiany. 
Przytoczenie w całości wyznania wiary z Formuły Zjednoczenia i na-
stępnie bezwarunkowe powiązanie go z poglądami biskupa Aleksandrii 
miało przypuszczalnie dowodzić, że Cyryl stał się diofi zytą porzucającym 
swoje wcześniejsze teologiczne przekonania (bez formalnego ich odwo-
łania) i zaangażował się w obronę twierdzenia o istnieniu dwóch natur 
w Chrystusie, atakowanego przez jego dotychczasowych zwolenników19. 
W tym miejscu swojego dzieła Liberatus wykorzystał autorytet głównego 

17 Liberatus, Breviarium, VIII, 33–37, s. 106, 1–37, przytaczając Formułę Zjednoczenia, 
afrykański duchowny pominął jej wstęp, koncentrując się wyłącznie na zawartym w niej 
wyznaniu wiary – cf. ACO, t. 1, vol. 1, part 4, s. 7–9, w wersji łacińskiej ACO, t. 1, vol. 3, 
s. 186–187. Analiza chrystologii cyryliańskiej w kontekście zawarcia unii z Kościołem An-
tiochii, cf. G. Gould, Cyril of Alexandria and the Formula of Reunion, „Downside Review” 
1988, 106, s. 235–252; T. Krannich, Cyrill von Alexandria und die Unionsformel von 433 n. Chr., 
„Zeitschrift für Antikes Christentum” 2006, 9, s. 566–583.

18 Liberatus, Breviarium, VIII, 9–12, s. 107.
19 Zdaniem U. Heil, op. cit., s. 58–59, Liberatus w rozdziałach VIII–X przedstawia Cy-

ryla w korzystnym świetle, jako obrońcę unii z 433 r. i zwolennika doktryny dwóch na-
tur w Chrystusie, teologicznie zgodnego z Tomus biskupa Rzymu Leona. Efekt ten został 
osiągnięty przede wszystkim przez brak szerszych odniesień do 12 anatem i krytycznej 
odpowiedzi na nie w pismach Teodoreta z Cyru. W rozdziale IX znajduje się informa-
cja, że Ewopcjusz, biskup Ptolemais w regionie Pentapolis, otrzymawszy kopię krytyki 
12 anatem Cyryla, napisaną przez Teodoreta z Cyru, przesłał ją biskupowi Aleksandrii, 
który wyrzekł się swoich poglądów, zaprzeczając wszystkim swoim wcześniejszym tezom 
i w ten sposób został przywrócony pokój w Kościele. W Breviarium Formuła Zjednoczenia 
pełni rolę dokumentu przełomowego – zaprowadzającego pokój w Kościele, podobnie jak 
późniejszy Henotikon, który ten pokój zaburzył.



 CHRYSTOLOGIA LIBERATUSA Z KARTAGINY (STOSUNEK DO NEOCHALCEDONIZMU) 617

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

adwersarza Nestoriusza jako narzędzie polemiczne przeciwko współcze-
snym sobie miafi zytom, co obrazuje przede wszystkim ostatnie zdanie 
rozdziału – nawrócony Cyryl diofi zyta nie mógł być twórcą i głównym 
teologiem miafyzytyzmu.

Stosunek afrykańskiego duchownego do teologów szkoły antio-
cheńskiej jest w Breviarium pozytywny lub neutralny, co prawdopo-
dobnie wynikało z osobistego zaangażowania autora w obronę „Trzech 
Rozdziałów”. Postać Teodora z Mopsuestii pojawia się w rozdziale III, 
obok takich teologów jak Diodor z Tarsu, Grzegorz z Nazjanzu czy 
Bazyli z Cezarei. Pośrednio został zatem połączony z tz w. Ojcami Ka-
padockimi – w kontekście pism wymierzonych w herezję Apolinarego 
z Laodycei – i przedstawiony jako obrońca i propagator dwóch natur 
w Chrystusie20. W następnym rozdziale został on wykreowany jako prze-
ciwieństwo Nestoriusza, który trwał w uporze w negowaniu terminu 
Theotokos, podczas gdy Teodor, fortissimus vir, gdy tylko dostrzegł, że 
jego poglądy wywołują kontrowersje, ponownie je rozważył i natych-
miast skorygował dla dobra Kościoła, na co nie mógł się zdobyć biskup 
Konstantynopola – wydaje się, że w tym miejscu Liberatus podkreślał 
przede wszystkim swoje antynestoriańskie nastawienie21. W rozdziale 
X pojawił się dłuższy passus poświęcony jego osobie w kontekście spo-
ru wywołanego przez zwolenników nestorianizmu w Armenii, którzy 
posługiwali się pismami Teodora z Mopsuestii oraz Diodora z Tarsu, 
próbując udowodnić ortodoksyjność Nestoriusza i kierowanie się przez 
niego w swojej teologii wyłącznie „antiquorum patrum [...] doctrina”, wy-
mierzonej w Apolinarego i Eunomiusza. W Breviarium zapoczątkowana 
kontrowersja została przedstawiona jako pośrednia przyczyna potępienia 
osoby i pism biskupa Mopsuestii w edykcie potępiającym „Trzy Rozdzia-
ły” w latach czterdziestych VI w., pomimo potwierdzenia ortodoksyjności 
Teodora na soborze w Chalcedonie i usunięcia nestoriańskich dodatków 
przez biskupa Proklosa z Konstantynopola, do którego zwrócili się ar-
meńscy duchowni. W tym miejscu Liberatus podjął się bezpośredniej 
obrony ortodoksyjności Teodora, dowodząc, że wystąpienie przeciwko 
niemu Cyryla z Aleksandrii, uważającego go za prekursora nestoriani-
zmu, było wynikiem manipulacji pewnego diakona Bazylego i passus 

20 Liberatus, Breviarium, III, 2–5, s. 101. Autor podkreśla, że korzystał z dzieł wspomnia-
nych teologów: „sicut ipsa probant eorum volumina”.

21 Liberatus, Breviarium, IV, 16–21. Passus o Teodorze z Mopsuestii pochodzi z listu 
Jana z Antiochii (ACO, t. 1, vol. 3, s. 45), z którego łacińskiego przekładu prawdopodobnie 
korzystał Liberatus, używając takich samych sformułowań w dokonanym streszczeniu: 
Breviarium: „[...] velociter ad utilitatem correxit ecclesie”; ACO, t. 1, vol. 3, s. 45: „[...] sine 
confusione ad utilitatem ecclesiae correxit [...]”.



618 ARKADIUSZ URBANIEC

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

ten ma charakter polemiczny przede wszystkim na użytek trwającego 
w jego czasach sporu22.

Częstotliwość występowania Teodoreta, biskupa Cyru, w Breviarium 
jest natomiast bardziej ograniczona – w rozdziale III Liberatus zacytował 
obszerny fragment Historii kościelnej jego autorstwa, w którym omawiał 
polemicznie genezę apollinaryzmu, dowodząc błędnych założeń biskupa 
Laodycei23. W dalszej części Teodoret został przywołany wraz z biskupem 
Andrzejem jako reprezentant Jana z Antiochii odpowiadający krytycznym 
traktatem na 12 anatem Cyryla z Aleksandrii24, za co (oraz za występowa-
nie przeciwko Cyrylowi po soborze w Efezie, a przed zawarciem pokoju 
pomiędzy Kościołami Antiochii i Aleksandrii) został deponowany przez 
II synod efeski za sprawą Eutychesa i Dioskura, i ostatecznie zrehabi-
litowany jako prawowierny i godny swojej siedziby biskupiej podczas 
siódmej sesji soboru chalcedońskiego25.

Ostatni z antiocheńskich teologów potępionych przez edykt Justy-
niana – Ibas z Eddesy – został wymieniony w Breviarium w kontekście 
procesu na II synodzie efeskim, dotyczącym jego poglądów i antycy-
ryliańskiej postawy wyrażonej w liście do Persa Marisa, za które zo-
stał deponowany – interesujący jest fakt, że Liberatus przywołał w tym 
miejscu słowa oskarżycieli, dowodzące, że Ibas niejako miał powtarzać 

22 Liberatus, Breviarium, X, 21–32, s. 111. Szerzej o kontrowersjach dotyczących Teo-
dora z Mopsuestii w latach trzydziestych V w. vide: C., Fraisse-Coué, Von Ephesus nach 
Chalcedon. Der „Trügerische Freide” (433–451), w: Die Geschichte des Christentums. Bd. 3: Der 
lateinische Westen und der byzantinische Osten: (431–642), red. T. Böhm, L. Piétri, Freiburg 
2010, s. 27–51; L. Abramowski, The Controversy over Diodore and Theodore in the Interim be-
tween the two Councils of Ephesus, w: Formula and Context. Studies in Early Christian Thought, 
London 1991, s. 1–37; M.V. Anastos, The Immutability of Christ and Justinian’s Condemnation 
of Theodore of Mopsuestia, „Dumbarton Oaks Papers” 1951, 6, s. 123–160; W.H.C. Frend, op. 
cit., s. 18–19.

23 Liberatus, Breviarium, III, 14–37, s. 100, cf. Teodoret z Cyru, Historia Ecclesiastica, 
V.3.2–8, w: Theodorus, Kirchengeschichte, wyd. L. Parmentier, Berlin 1911.

24 Liberatus, Breviarium, IV, 29–31, s. 102. Szerzej na temat toczonego przez antiocheńs-
kich teologów krytycznego dyskursu wobec teologii Cyryla vide: I. Pasztori-Kupan, Theo-
doret of Cyrus, London 2006, s. 7–18, 172–187.

25 Liberatus, Breviarium, XII, 12–16, s. 117; 6–9, s. 118; XIII, 16–18, s. 122. W 447 w lub 
448 r. Teodoret napisał traktat przeciwko miafi zytom w reakcji na wystąpienie Eutychesa 
w Konstantynopolu (Eranistes), jednak autor Breviarium o nim nie wspomina, podając jako 
przyczynę depozycji biskupa Cyru na II synodzie efeskim (pod nieobecność samego zaint-
eresowanego) krytykę 12 anatem Cyryla oraz list wysłany clericis et monachis et laicis contra 
primam Ephesi synodum ante ecclesiae pacem, cf. I. Pasztori-Kupan, op. cit., s. 20–21. Na temat 
rehabilitacji Teodoreta na soborze chalcedońskim w trakcie VIII sesji z 26 X 451 r. (ACO, 
t. 2, vol. 1, part 3, s. 7–11) vide: S. Leuenberger-Wenger, Das Konzil von Chalcedon und die 
Kirche, Leiden–Boston 2019, s. 284–289.



 CHRYSTOLOGIA LIBERATUSA Z KARTAGINY (STOSUNEK DO NEOCHALCEDONIZMU) 619

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

tezy Pawła z Samosaty, natomiast wzmiankując rehabilitację biskupa 
Edessy na ósmej sesji soboru w Chalcedonie, użył wobec niego zwro-
tu dignus episcopatum26. W przypadku każdej z omawianych osób celem 
kartagińskiego archidiakona było przede wszystkim udowodnienie ich 
ortodoksyjności, co przybrało najbardziej rozbudowaną formę w kontek-
ście Teodora z Mopsuestii.

PROBLEM FORMUŁY TEOPASCHICKIEJ

Kolejną kwestią wymagającą rozważenia jest stosunek Liberatusa 
do formuły teopaschickiej, stanowiącej składnik chrystologii neochalce-
dońskiej. W dyskursie naukowym ogólnie przyjął się pogląd, że kar-
tagiński archidiakon był zwolennikiem wprowadzenia sformułowania 
unus ex Trinitate passus est do doktryny wiary, jednak w Breviarium wą-
tek ten został potraktowany co najmniej drugorzędnie, a mnisi scytyjscy 
nie zostali wspomniani w żaden sposób27. Przypuszczalnie przekona-

26 Liberatus Breviarium, XII, 1–6, s. 118; XIII, 18–27. W tekście źródła jako powód de-
ponowania Ibasa na II soborze efeskim (podobnie jak Teodoreta zaocznie) zostały przy-
toczone słowa oskarżycieli, które rzekomo miał wypowiedzieć biskup Edessy: „clamabatur 
autem, quoniam testimonium contra eum perhibebatur ab adversartiis tamquam dixisset: 
non invideo Christo facto deo, quoniam si volo, et ego fi o, et quasi dixisset: hodie Chris-
tus deus factus est, et alia huiusmodi [...]” oraz sprawa listu do Persa Marisa, w którym 
znalazła się krytyka względem Cyryla z Aleksandrii i jego chrystologii. Ibas został zre-
habilitowany na IX i X sesji soboru chalcedońskiego z 26 i 27 X 451 r. (ACO, t. 2, vol. 1, 
part 3, s. 11–42), cf. S. Leuenberger-Wenger, op. cit., s. 289–301; C. Rammelt, Ibas von Edessa, 
Rekonstruktion einer Biographie und dogmatischen Position zwischen den Fronten, Berlin 2008, 
s. 213–230.

27 Na pełną akceptację formuły przez autora Breviarium zwracali uwagę min. U. Heil, 
op. cit., s. 50–52; P. Blaudeau, op. cit., s. 8, 63; natomiast M. Meier, Das Breviarium, s. 142, nie-
słusznie zakwestionował teologiczny przekaz dzieła Liberatusa, uważając, że został w nim 
przedstawiony głównie zarys historii Kościoła wschodniego w V i VI w. Teopaschizm był 
traktowany w V i na początku VI w. jako doktryna miafi zycka kontestująca cierpienie wy-
łącznie ludzkiej natury w Chrystusie i sugerująca, że to Logos w swojej naturze cierpiał 
w ciele. Odniesienia do tego poglądu znalazły się w Henotikon cesarza Zenona z 482 r. (cf. 
C. Moeller, op. cit., s. 676; J.A. McGuckin, J. McGuckin, The ‘Theopaschite Confession’ (Text 
and Historical Context): a Study in the Cyrilline Re-interpretation of Chalcedon, „Journal of Ecc-
lesiastical History” 1984, 35, 2, s. 241–242), a następnie za panowania Anastazjusza dodatek 
teopaschicki został włączony przez miafi zytów do hymnu Trisagion w 512 r. (vide: M. Me-
ier, Das andere Zeitalter Justinians. Kontingenzerfahrung und Kontingenzbewältigung Kontin-
genzbewältigungim 6. Jahrhundert n. Chr., Gött ingen 2003, s. 216; K. Ginter, Spór o Trisagion, 
„Res Historica” 2002, 14, s. 221–231), co wywołało bunt w Konstantynopolu, którego opis 
zamieścił Ewagriusz Scholastyk, Historia Ecclesiastica, III. 44. Ponadto synod endemousa 



620 ARKADIUSZ URBANIEC

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

nia afrykańskiego duchownego w sprawach chrystologicznych zostały 
ukształtowane przez twórczość teologiczną czołowych przedstawicieli 
Kościoła afrykańskiego, m.in. Ferrandusa z Kartaginy i Fakundusa z Her-
miany – akceptacja dla teopaschizmu pojawiła się w liście tego pierw-
szego, do którego zwrócił się rzymski diakon Anatoliusz, w związku 
z apelem cesarza Justyniana w tej sprawie, a także w Pro defensione trium 
capitulorum drugiego z wymienionych28. Liberatus również mógł poznać 
osobiście przebieg toczącej się kontrowersji teologicznej wokół Bożego 
cierpienia, gdyż prawdopodobnie był obecny w Rzymie jako legat syno-
du afrykańskiego do papieża Jana II, wkrótce po wizycie w tym mieście 
delegacji cesarskiej z Konstantynopola, która doprowadziła do uznania 
formuły przez biskupa Rzymu za ortodoksyjną29.

w 507 r. (Wiktor z Tonnony podaje 499 r. – przypuszczalnie błędnie, vide: R. Kosiński, 
Wiktor z Tonnony i jego dzieło, Kraków 2023, s. 95, p. 273) potępił czołowych teologów szkoły 
antiocheńskiej, wraz z Tomus papieża Leona oraz sobór chalcedoński, m.in. za nieprzyjęcie 
formuły unus ex Trinitate, co sprawiło, że była ona traktowana podejrzliwie na Zachodzie, 
vide: A. Grillmeier, Christ in Christian Tradition, vol. 2, From the Council of Chalcedon (451) to 
Gregory the Great (590–604), part 1, Reception and Contradiction. The development of the discus-
sion about Chalcedon from 451 to the beginning of the reign of Justinian, Louisville 1987, s. 270–
271; idem, Christ in Christian Tradition, vol. 2, From the Council of Chalcedon (451) to Gregory 
the Great (590–604), part 2, The Church of Constantinople in the Sixth Century, Louisville 1995, 
s. 320. Szczegółowo na temat historycznego i teologicznego kontekstu teopaschizmu vide: 
D.I. Viezure, Verbum Crucis, Virtus Dei: A Study of Theopaschism from the Council of Chalcedon 
(451) to the Age of Justinian, Toronto 2009 (praca doktorska).

28 P. Blaudeau, op. cit., s. 8–9 uważa, że „Libératus est certainement un adepte de la 
christologie qui paraît prévaloir alors à Carthage”, upatrując jej podstaw w poglądach Fer-
randusa z Kartaginy (cf. Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, vol. 1, Prosopographie de 
L’Afrique chrétienne (303–533), red. A. Mandouze, Paris 1982, s. 446–450), którego autorytet 
wynikał przede wszystkim z faktu bycia uczniem biskupa Fulgencjusza z Ruspe – czoło-
wego afrykańskiego teologa w czasach wandalskich (o Fulgencjuszu vide: ibidem, s. 507–
513) – którego teologia, zdaniem francuskiego badacza, wyznaczyła dogmatyczną linię 
Liberatusa. Ferrandus zawarł akceptację dla teopaschizmu w odpowiedzi rzymskiemu 
diakonowi Anatoliuszowi, vide: Ferrandus, Epistulae, wyd. J.P. Migne, Patrologia Latina 
67, Paris 1848, col. 889–908, natomiast Fakundus z Hermiany w swoim najsławniejszym 
dziele Pro defensione trium capitulorum, wyd. J.M. Clément, R. Vander Plaetse, Corpus Chri-
stianorum – Series Latina, t. 90A, Turnhout 1974. O doktrynalnym autorytecie Ferrandusa 
z Kartaginy i Fakundusa z Hermiany szerzej vide: R. Eno, Doctrinal Authority in the African 
Ecclesiology of the Sixth Century: Facundus and Ferrandus, „Revue d’Études Augustiniennes 
et Patristiques” 1976, 22, s. 95–113.

29 Diakon Liberatus przebywał w Rzymie w 535 r. wraz z biskupami Piotrem i Ga-
juszem, jako legat synodu afrykańskiego obradującego pod przewodnictwem biskupa 
Kartaginy Reparatusa, który zwrócił się do biskupa Rzymu Jana II z prośbą o opinię na 
temat przyjmowania do łączności z Kościołem kapłanów ariańskich – pozostawiając na 



 CHRYSTOLOGIA LIBERATUSA Z KARTAGINY (STOSUNEK DO NEOCHALCEDONIZMU) 621

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

Narracja dotykająca tych wydarzeń pojawia się niejako mimochodem 
w XIX rozdziale dzieła Liberatusa, po opisie sporu w środowisku Kościoła 
aleksandryjskiego, wynikającego z różnic doktrynalnych pomiędzy Se-
werem z Antiochii a Julianem z Halikarnasu w sprawie niepodlegającego 
zepsuciu ciała Chrystusa. Kartagiński archidiakon przekazał, że po śmier-
ci Bonifacego biskupstwo rzymskie objął Jan z przydomkiem Mercurius30:

Ad quem missi sunt ab imperatore Iustiniano Hypatius 
Ephesiorum episcopus et Demetrius a Philippis consulere sedem apo-
stolicam contra legatos Acymitorum Cyrum et Eulogium negantibus 
esse confi tendum beatam Mariam vere et proprie dei genetricem et 
unum de trinitate incarnatum et carne passum. Sed Iohannes nobis ibi 
postis hoc confi tendum epistola sua fi rmavit et imperatori direxit. A cu-
ius communione discedentes Romae quidam monachi Acymitorum 
legatos secuti sunt et usque nunc hanc de Christo confessionem non 
suscipiunt31.

W przytoczonym fragmencie Liberatus opisuje właściwie ostatnią 
fazę sporu o uznanie formuły teopaschickiej z lat 533–535, którego po-
czątkiem był przyjazd do Konstantynopola tz w. mnichów scytyjskich 
w 519 r., proponujących to sformułowanie jako kompromis mogący 
rozwiązać spór chrystologiczny pomiędzy miafi zytami a zwolennikami 

stanowiskach bądź przenosząc ich do stanu świeckiego, vide: Collectio Avellana, wyd. 
O. Gunther, CSEL 35, Vindobona 1895–1898 [dalej: CA], list 85. Odpowiedzi na postawione 
pytanie udzielił już następca Jana – Agapit, vide: CA, list 86, list 87. Postać kartagińskiego 
diakona o tym imieniu występuje wyłącznie we wspomnianych listach i generalnie w dys-
kursie jest on utożsamiany z autorem Breviarium, cf. P. Blaudeau, op. cit., s. 10–11.

30 Konfl ikt, który został opisany przez Liberatusa, toczył się w Aleksandrii w 535 r. po 
śmierci miafi zyckiego biskupa tego miasta Tymoteusza IV. Stronami byli zwolennicy Se-
wera z Antiochii oraz stronnicy Juliana z Halikarnasu – obaj zostali wcześniej deponowani 
i przebywali w stolicy diecezji egipskiej na wygnaniu. Główną przyczyną sporu pomiędzy 
oboma teologami był stan ciała Chrystusa: Julian uważał, że nie podlegało ono zepsuciu, 
tak jak ciała ludzkie dotknięte grzechem, gdyż Jezus był nowym Adamem, a jego człowie-
czeństwo pochodzące z Królestwa Niebieskiego było bezgrzeszne. Sewer polemizował z tą 
tezą na gruncie ewentualnego doketyzmu: jeżeli ciało Chrystusa nie podlegało zepsuciu, 
to jego męka i śmierć na krzyżu były wyłącznie pozorne. Na temat aftartodoketyzmu oraz 
polemiki Sewera z Antiochii z Julianem z Halikarnasu, vide: R. Drageut, Julien d’Halicar-
nasse, et sa controverse avec Sévère d’Antioche sur l’incorruptibilité du corps du Christ, Louvain 
1925; E. Stein, Histoire du Bas-Empire, t. 1–2, Paris–Bruxelles 1949, s. 233–235; J. Meyendorff , 
op. cit., s. 254–256; A. Grillmeier, Christ in Christian Tradition, vol. 2, From the Council of 
Chalcedon (451) to Gregory the Great (590–604), part 4, The Church of Alexandria with Nubia and 
Ethiopia after 451, Louisville 1996, s. 25–26.

31 Liberatus, Breviarium, XIX, 24–31, s. 134.



622 ARKADIUSZ URBANIEC

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

postanowień soboru w Chalcedonie poprzez odsunięcie od Chalcedonu 
podejrzeń o konotacje nestoriańskie i jego interpretację w duchu chry-
stologii cyryliańskiej, przy jednoczesnej negacji eutychanizmu32. Papiescy 
legaci w Konstantynopolu odrzucili memorandum mnichów. Kierujący 
polityką religijną Cesarstwa magister militum Justynian również był po-
czątkowo negatywnie do nich nastawiony, jednak w ciągu kilku dni zmie-
nił zdanie i przesłał do biskupa Rzymu list proszący o odpowiedź na 
temat podniesionej przez nich kwestii, gdy za radą Witaliana delegacja 
mnichów udała się do Italii. Jeszcze w październiku tego roku w kolej-
nym liście wzywał już do zaakceptowania formuły33. Nie znajdując zro-
zumienia u papieża Hormizdasa, senatu oraz ludu rzymskiego, delegacja 
zwróciła się o wsparcie do afrykańskich duchownych znajdujących się 
na wygnaniu na Sardynii, których duchowym przywódcą był Flugen-
cjusz z Ruspe, ponadto ich sprawę w Rzymie wspierał Dionizy Exiguus, 
a także w dalszym ciągu Justynian, bezskutecznie piszący kolejne listy 

32 Mnisi scytyjscy, czyli duchowni pochodzący z prowincji Scythia Minor, pragnęli 
wykorzystać formułę unus ex Trinitate jako sposób na znalezienie kompromisu pomiędzy 
chalcedończykami a miafi zytami poprzez jej interpretację w duchu diofi zyckim i warun-
kując jej adekwatność poprzez przypisanie cierpienia ludzkiej naturze Chrystusa – miała 
być to droga pośrednia pomiędzy nestorianizmem a eutychianizmem. Na temat mnichów 
scytyjskich i ich prób przywrócenia jedności Kościoła vide: E. Stein, op. cit., s. 228‒230; 
C. Moller, op. cit., s. 676–678; W.H.C. Frend, op. cit., s. 244‒245; J. Meyendorff , op. cit., 
s. 219–221; P.T.R. Gray, op. cit., s. 48–49; C. Sotinel, Emperors and Popes in the Sixth Cen-
tury: The Western View, w: The Cambridge Companion to the Age of Justinian, red. M. Maas, 
Cambridge 2005, s. 272‒273; M. Meier, Das andere, s. 215‒223; A. Grillmeier, Christ, vol. 2, 
part 2, s. 318‒343; H. Leppin, Justinian das christliche Experiment, Stutt gart 2011, s. 182. Na 
temat przeciwników i zwolenników formuły zaproponowanej przez mnichów scytyjskich 
w Konstantynopolu vide: M. Salamon, Mnisi scytyjscy w Konstantynopolu (519–520 r.), „Bal-
canica Posnaniensia” 1984, 1, s. 325‒338.

33 W Konstantynopolu przybysze z prowincji Scytia wystąpili przede wszystkim prze-
ciwko akoimetom (a więc ścisłym diofi zytom), forsując uznanie Maryi za prawdziwą The-
otokos, jednak ich postulaty nie znalazły poparcia papieskiej delegacji przebywającej nad 
Bosforem – która za sprawą magistra militum praesentalis Witaliana została jednak wyłą-
czona z dalszej dyskusji (cf. CA, list 224, 6–7). 29 VI 519 r. Justynian wysłał do Hormizda-
sa list przestrzegający przed wysłanymi do Rzymu mnichami (wymieniając ich imiennie) 
i prosząc o ich wygnanie (CA, list 187), jednak na początku lipca prosił papieża o danie 
odpowiedzi religiosis monachis (CA, list 191), podczas gdy we wcześniejszej koresponden-
cji określał ich jako: „quoniam vaniloquia ipsorum festinantium nouitates introducere in 
ecclesia, quod neque quatt uor synodi venerabiles neque sancti papae Leonis epistolae con-
tinere noscuntur, in omni loco turbas excitare uidentur”. W liście z 15 X 519 r. następca Ju-
styna zwrócił się jeszcze raz o rozstrzygnięcie sprawy i udzielenie odpowiedzi mnichom, 
skłaniając się jednak do przyjęcia formuły unus ex Trinitate (CA, list 188), cf. A. Grillmeier, 
Christ, vol. 2, part 2, s. 322‒323; M. Salamon, op. cit., s. 325–327.



 CHRYSTOLOGIA LIBERATUSA Z KARTAGINY (STOSUNEK DO NEOCHALCEDONIZMU) 623

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

do biskupa Rzymu34. Gdy po śmierci Justyna samodzielnie objął władzę 
w 527 r., Justynian, nie czekając już na akceptację rzymskiego biskupa, 
rozpoczął w Cesarstwie Wschodnim proces włączania formy teopaschic-
kiej do ortodoksji poprzez działania legislacyjne, a sformułowanie Jeden 
z Trójcy cierpiał pojawiło się w dokumentach dotyczących religii35, aby 
następnie być obecnym w konkluzji tz w. Collatio cum Severianis, gdzie 
chalcedończycy zostali oskarżeni przez adwersarzy o negowanie fak-
tu cierpienia Boga w ciele oraz uznania Chrystusa za część Trójcy36. Na 
początku 533 r. Justynian wydał edykty skierowane do mieszkańców 
Konstantynopola (i innych ważniejszych miast imperium) oraz patriar-
chy stolicy Epifaniusza, gdzie znalazło się wyznanie wiary zawierające 
formułę teopaschicką37. Ostatecznie wysłał do Rzymu biskupów Hypa-

34 Dionizy, pragnąc wspierać mnichów, przetłumaczył kilka tekstów z języka greckie-
go na łacinę, m.in. listy Cyryla czy Tomus ad Armenios Proklosa, vide: A. Grillmeier, Christ, 
vol. 2, part 2, s. 322, p. 20. Po fi asku podjętej próby przekonania ludu i senatu rzymskiego 
do swoich racji delegaci ze Scytii wysłali list do 60 biskupów afrykańskich wygnanych na 
Sardynię przez króla Wandalów Trasamunda w 508/509 r. i przebywających tam przy-
najmniej do 523 r., a więc do objęcia władzy nad Wandalami przez Hilderyka, cf. C. Co-
urtois, Les Vandales et L’Afrique, Paris 1955, s. 302–304; A. Merrills, R. Miles, The Vandals, 
Oxford 2014, s. 196–197; na temat poparcia Fulgencjusza z Ruspe dla sprawy mnichów 
vide: J. Meyendorf, op. cit., s, 137; A. Grillmeier, Christ, vol. 2, part 2, s. 326–327. Justynian 
kierował prośby do biskupa Rzymu Hormizdasa w sprawie rozważenia akceptacji formu-
ły teopaschickiej w listach z 19 I (CA, list 181), 9 VII (CA, list 196) i ostatni raz 9 IX 520 r. 
(CA, list 235).

35 Corpus Iuris Civilis, Codex Iustinianus, t. 2, wyd. P. Krueger, Berlin 1954 [dalej: CJ], 
I.1.5, edykt datowany przypuszczalnie na 527 r., przyjmujący formę credo cf. A. Grillmeier, 
Christ, vol. 2, part 2, s. 339; M. Meier, Das andere, s. 218.

36 Collatio cum Severianis (dyskusja pomiędzy sześcioma biskupami miafi zyckimi 
i sześcioma biskupami popierającymi postanowienia soboru w Chalcedonie) było próbą 
doprowadzenia do kompromisu doktrynalnego, mającą miejsce w Konstantynopolu 
w 532 r., i odbyło się przypuszczalnie z inicjatywy cesarzowej Teodory, cf. A. Grillmeier, 
Christ, vol. 2, part 2, s. 345; szerzej na temat tej dysputy teologicznej pod auspicjami Justy-
niana vide: L. Duchesne, L. Duchesne, Les protégés de Théodora, „Mélanges d’archéologie et 
d’histoire de l’École française de Rome” 1915, 35, s. 60‒63; W.H.C. Frend, op. cit., s. 264‒267; 
P.T.R. Gray The Legacy of Chalcedon: Christological Problems and Their Signifi cance, w: The 
Cambridge Companion to the Age of Justinian, red. M. Maas, Cambridge 2005, s. 229‒230; 
R. Price, The Ecclesiastical Policy of the Emperor Justinian, w: The Acts of the Council of Constan-
tinople of 553, with related texts on the Three Chapters Controversy, wyd. R. Price, Liverpool 
2009, s. 10–12; A. Grillmeier, Christ, vol. 2, part 2, s. 232‒248.

37 CJ, I.1.6 z 15 marca i CJ, I.1.7 z 1 IV 533 r., cf. M. Meier, Das andere, s. 219; C. Pazdern-
ik, Our Most Pious Consort Given us by God: Dissident Reactions to the Partnership of Justinian 
and Theodora, AD 525–549, „Classical Antiquity” 1994, 13, s. 259. Pełna treść edyktu została 
zawarta również w Chronicon Paschale ad exemplar Vaticanum, wyd. I. Dindorf, Bonnae 1832, 



624 ARKADIUSZ URBANIEC

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

cjusza z Efezu i Demetriusza z Filippi, wraz z listem datowanym na 6 
kwietnia 533 r., a celem delegacji miało być przekonanie papieża Jana II 
do zaakceptowania doktryny mnichów scytyjskich38.

W analizowanym passusie kartagiński duchowny wymienia imiona 
obu cesarskich delegatów, których imperator wysłał w celu przeciwsta-
wienia się wysłannikom klasztoru akoimetów Cyrylowi i Eulogiuszowi, 
starających się przekonać papieża do odrzucenia doktryny teopaschic-
kiej39. Liberatus w tym miejscu wyraźnie wskazuje na poglądy „bez-
sennych”, którzy według autora negowali określanie Maryi mianem 
Theotokos, a także doktrynę mówiącą o wcieleniu i cierpieniu w ciele Jed-
nego z Trójcy. Wyeksponowanie kwestii tytułu Bożej Rodzicielki w tym 
właśnie miejscu miało przypuszczalnie na celu bezpośrednie połączenie 
akoimetów z poglądami Nestoriusza40, a więc uznanie za nestorian i tym 
samym utożsamienie ich z herezją, co tłumaczyłoby gwałtowne odrzu-
canie przez nich formuły teopaschickiej. Konstantynopolitańscy mnisi 
w zasadzie reprezentowali chrystologię ściśle diofi zycką, wywodzącą się 
z tradycji szkoły antiocheńskiej, jednak zgodną z interpretacją postano-
wień soboru chalcedońskiego, ponadto w czasie schizmy akacjańskiej byli 
głównymi sojusznikami papiestwa nad Bosforem41. Interesująco przed-
stawia się forma zdania, w którym została opisana reakcja Jana II – za-
stosowanie pierwszej osoby liczby mnogiej w zwrocie nobis ibi postis hoc 

a. 533. Ustawodawca wprowadzając formułę unus ex Trinitate, konsekwentnie unikał jed-
nak określania ilości natur w Chrystusie.

38 CA, list 84, 7–21 zachowany w odpowiedzi Jana II; CA, list 91, 8–22, zacytowany 
w liście Agapita do Justyniana. Omawiany list został również włączony do kodeksu justy-
niańskiego, vide: CJ, I.1.8.

39 Nie zachowały się bliższe informacje na temat delegacji akoimetów i czasu ich poby-
tu w Rzymie.

40 Kartagiński archidiakon wprowadzając czytelników w zagadnienie herezji Nestoriu-
sza, łączył ją z poglądami Pawła z Samosaty (Breviarium, II, 7–11, 21–35, s. 99, 1–6, s. 100) 
i wyraźnie eksponował negatywny stosunek konstantynopolitańskiego biskupa do terminu 
Theotokos, posiłkując się opisem Sokratesa Scholastyka, który jednak oddzielał doktrynę 
Pawła od Nestoriusza: „[...] propter individuam et inseparabilem patris et fi lis naturam be-
atam Mariam noluit dicere dei gentricem [...]. Hoc ignorantes Nestoriani quasi nodosam et 
indissolubilem hactenus nobis proponunt quaestionem, inpudenter obicientes patrem cum 
fi lio natum, si beatam Mariam theotocon confi teamur” (cf. Sokrates Scholastyk, Historia Ec-
clesiastica, w: Sokrates, Kirchengeschichte, wyd. G. Hansen, Berlin 1995, s. 7–32). Przywołany 
passus wskazuje, że dla Liberatusa każdy negujący tytuł Theotokos był nestorianinem.

41 Na temat ściśle chalcedońskiej chrystologii akoimetów i ich postawy w trakcie sporu 
o formułę teopaschicką, vide: C. Moller, op. cit., s. 653–655; J. Meyendorff , op. cit., s. 217; 
P.T.R. Gray, The Defense, s. 48–57; M. Meier, Das andere, s. 219. Na temat politycznego zna-
czenia klasztorów akoimetów w V i VI w. vide: P. Hatlie, The monks and monastery of Con-
stantinople ca. 350–850, Cambridge 2011, s. 102–105, 120–126.



 CHRYSTOLOGIA LIBERATUSA Z KARTAGINY (STOSUNEK DO NEOCHALCEDONIZMU) 625

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

confi dentum wskazuje przypuszczalnie na całe środowisko Kościoła za-
chodniego, z którego wywodził się Liberatus i, co znamienne, opinia 
biskupa Rzymu jest dla niego wyznacznikiem ortodoksji oraz podstawą 
do konstruowania poglądów chrystologicznych. Uznanie teopaschizmu 
przez papieża jest dla autora wystarczającym potwierdzeniem jego ade-
kwatności, a sam fakt na tyle istotny, że geneza sporu wydaje się nie mieć 
znaczenia w strukturze Breviarium. Przedstawiciele akoimetów, ukazani 
przez Liberatusa pośrednio jako zwolennicy Nestoriusza, zostali rów-
nież oskarżeni o zerwanie komunii z Rzymem i spowodowanie schizmy, 
gdyż za Cyrylem i Eulogiuszem podążyli quidam monachi, którzy jesz-
cze w czasach komponowania Breviarium nie znajdowali się w łączności 
z Kościołem42.

Narracja afrykańskiego duchownego w tym punkcie może zostać 
skonfrontowana z innymi źródłami: przede wszystkim z ofi cjalną ko-
respondencją pomiędzy cesarzem Justynianem a papieżami: Janem II 
i Agapitem oraz, ze względu na miejsce pochodzenia, z Chronicon Wik-
tora z Tonnony – afrykańskiego biskupa tworzącego równolegle z Li-
beratusem i będącego podobnie jak on obrońcą „Trzech Rozdziałów”43. 
W liście Agapita do Justyniana z dnia 18 marca 536 r. zostało przywołane 
pismo, które wcześniej władca kierował do Jana II w sprawie zatwierdze-
nia doktryny wiary i potępienia przeciwników teopaschizmu44. Cesarz 
określał tam akoimetów (choć nie wskazywał ich wprost, ograniczając się 

42 Określenie: usque nunc hanc de Christo confessionem non suscipiunt (Liberatus, Brevia-
rium, XIX, 30–31, s. 134) można jednoznacznie interpretować jako przekonanie autora, że 
schizma wywołana przyjęciem formuły teopaschickiej trwała przynajmniej do lat pięć-
dziesiątych VI w.

43 Wiktor był biskupem bliżej niezidentyfi kowanego miasta Tunnuna (lub Tonnona) 
w Afryce Proconsularis i antagonistą polityki religijnej cesarza Justyniana, skutkującej 
potępieniem „Trzech Rozdziałów”, za co został zesłany m.in. do Aleksandrii i następnie 
Konstantynopola. W czasie pobytu w stolicy Cesarstwa Wiktor stworzył łacińską kronikę 
obejmującą lata 444 do 566 r., w której jego głównym źródłem do 518 r. była Historia Kościo-
ła Teodora Lektora, natomiast późniejsze wydarzenia znał przede wszystkim z autopsji, 
vide: Historie Kościoła Jana Diakrinomenosa i Teodora Lektora, wyd. R. Kosiński, A. Szopa, 
K. Twardowska, Kraków 2019, s. 133–143, tam odesłanie do dalszej literatury na temat tej 
postaci.

44 CA, list 91, 8–22. W odpowiedzi na prośbę cesarza Agapit poinformował go, że 
wobec podtrzymywania swoich poglądów przez Cyrusa i jego zwolenników, pomimo 
wcześniejszego zastosowania kary kanonicznej, uznaje ich za heretyków i nakłada na nich 
ekskomunikę: „unde et Cyrum eiusque sequaces iam ante pro hac insania ab ecclesiae 
catholicae communione suspensos et in sua hactenus perfi dia permanentes, nisi sub satis-
factione canonica doctrinam apostolicam fuerint consecuti, nullatenus patimur eos sacrae 
communioni restitui sed etiam ut haereticos anathemati subicimus”, cf. CA, list 82, 5.



626 ARKADIUSZ URBANIEC

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

do sformułowania paucis lub paucis monachis) jako niewiernych w sposób 
żydowski występujących przeciwko ortodoksji – i dalej jako działających 
w sposób zły, żydowski i według przewrotności Nestoriusza45. Z kolei 
w liście z 25 marca 534 r. Jan II informował imperatora, że przebywają-
cy w Rzymie Cyrus wraz ze zwolennikami qui de Acoemetensi monasterio 
fuit nie ulegli perswazji papieża i trwali w swoich błędach, za co zostali 
wyłączeni ze wspólnoty Kościoła, jednak jeśli złożą właściwe wyzna-
nie wiary, ekskomunika zostanie cofnięta46. W zasadzie przekaz Libera-
tusa jest zgodny z wymową powyższych dokumentów, jednak można 
dostrzec odmienne rozłożenie akcentów – w Breviarium to Cyrus i jego 
stronnicy zrywają łączność z biskupem Rzymu, a nie są jedynie biernym 
przedmiotem papieskiej ekskomuniki. Ponadto zarówno Jan II, jak i Aga-
pit nie wymieniają z imienia Eulogiusza jako wysłannika akoimetów, 
co wskazuje przypuszczalnie, że Liberatus przebywając w Rzymie jako 
legat afrykańskiego synodu, uzyskał pełniejsze informacje w opisywanym 
temacie i dobrą orientację w miejscowych stosunkach.

W dziele Wiktora z Tonnony spór o formułę teopaschicką (przyjmo-
waną przez zwolenników Sewera z Antiochii jako potwierdzenie istnienia 
jednej natury w Chrystusie), jego przyczyny i przebieg mają zupełnie 
inną perspektywę:

Theodorae Augustae factio, unum de Trinitate passum non asse-
rens secundum quid, sed absolute suscipiendum, cunctis generali lege 
imponit et a clericis atque monachis subscriptiones violenter exegit. 
Qua de causa plurimi se ab ecclesia subtraxerunt et monachi a propriis 
monasteriis recesserunt, asserentes suffi  cere sibi fi dem eorum, qui in 
praefatas sanctas quatt uor synodos convenerunt47.

Afrykański biskup w powyższym passusie stosuje sformułowanie: 
Theodorae Augustae factio, odnoszące się prawdopodobnie do sewerian 
i wskazujące wiodącą rolę cesarzowej Teodory, żony Justyniana, w ruchu 

45 CA, list 91, 10: „[...] pauci quidam infi deles et alieni sanctae dei catholicae atque apo-
stolicae ecclesiae contradicere Iudaice qusi sunt aduersus ea, quae ab omnibus sacerdoti-
bus secundum vestram doctrinam recte tenentur et glorifi cantur atque praedicantur [...]”; 
CA, list 91, 19: „[...] quibusdam paucis monachis male et ludaice secundum Nestorii per-
fi diam denegata sunt”. Justynian wyraźnie zaznacza, że problem stanowi nieliczna część 
środowiska monastycznego Konstantynopola. Treść listu została również przytoczona 
w CA, list 84, 7–22.

46 CA, list 84, 26–28.
47 Wiktor z Tonnony, Chronicon, a. 529.



 CHRYSTOLOGIA LIBERATUSA Z KARTAGINY (STOSUNEK DO NEOCHALCEDONIZMU) 627

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

miafi zyckim48. Sewerianie domagali się wprowadzenia formuły unus ex 
Trinitate passus est rozumianej bezwarunkowo (cierpienie wcielonego 
Logosu jako jednego z Trójcy, a nie wyłącznie ludzkiej natury Chrystu-
sa), która miałaby obowiązywać wszystkich mieszkańców Cesarstwa, co 
w konsekwencji stało się przyczyną usuwania z kościołów diofi zyckich 
duchownych, a z klasztorów mnichów uznających decyzje czterech pierw-
szych soborów powszechnych za wystarczające (w narracji zastosowanie 
czasowników subtraxerunt i recesserunt wskazuje, że opuszczali oni swo-
je dotychczasowe miejsca bez bezpośredniego przymusu). Wiktor przy-
puszczalnie interpretuje dodanie formuły teopaschistycznej jako przejaw 
wpływu sewerian na dworze cesarskim, a sam aspekt teologiczny jako 
wymierzony w uchwały soboru chalcedońskiego. W Chronicon brakuje in-
formacji o późniejszym potępieniu akoimetów przez Rzym, a przytoczony 
passus sprawia wrażenie przychylnego nastawienia autora do prześlado-
wanych administracyjnie diofi zytów. Perspektywa biskupa Tonnony była 
prawdopodobnie perspektywą konstantynopolitańską (Wiktor przebywał 
tam na wygnaniu) i warunkowaną późniejszymi wydarzeniami, takimi 
jak zaangażowanie cesarskiej pary w sprawę potępienia „Trzech Rozdzia-
łów”, ponadto Teodora stanowiła na kartach Chronicon głównego wroga 
ortodoksji49. Zdecydowanie odmienna recepcja kwestii teopaschistycznej 
w Breviarium i w Chronicon dowodzi, że pomimo reprezentowania przez 
obu autorów tego samego środowiska teologicznego (podlegającego 

48 Na temat cesarzowej Teodory istnieje obszerna literatura przedmiotu, np. vide: The 
Prosopography of the Later Roman Empire. t. 3, (527–641), red. J.R. Martindale, Cambridge 
1992, s. 1240–1241; S.A. Harvey, Theodora the “Believing Queen”: A study in Syriac historio-
graphical tradition, „Hugoye” 2001, 4, 2, s. 209–234; L. Duchesne, op. cit., s. 57–79; C. Foss, 
The Empress Theodora, „Byzantion” 2002, 72, s. 141–176; C. Pazdernik, op. cit., s. 256–281; 
A. Cameron, Procopius and the Sixth Century, London–New York 2005, s. 66–82.

49 R. Kosiński, Obraz kobiet w wybranych dziełach historiografi i kościelnej z VI wieku. Część 1. 
Historia Kościoła Teodora Lektora i Kronika Wiktora z Tunnuny, „Czasopismo Naukowe Insty-
tutu Studiów Kobiecych” 2022, 13, s. 28–30; A. Urbaniec, Postać cesarzowej Teodory w źró-
dłach łacińskich, „Czasopismo Naukowe Instytutu Studiów Kobiecych” 2022, 13, s. 49–57. 
Wiktor poza przywołanym wyżej passusem również w innych miejscach swojej kroniki 
wyraża zdecydowanie negatywne zdanie na temat formuły teopaschickiej: vide: Wiktor 
z Tonnony, Chronicon, a. 512: „Alamundarus Sarracenorum rex, a defensoribus synodi 
Chalcedonensis baptizatus, Theopaschi tas  episcopos  [podkreślenie – A.U.] a Severo 
Antiocheno episcopo ad se cum litt eris missos barbara mirabiliter propositione conclu-
dens atque superans, Deum immortalem ostendit”. Ten fragment, przejęty przypuszczal-
nie z dzieła Teodora Lektora (cf. R. Kosiński, op. cit.), wskazuje, że dla autora biskup teo-
paschicki był synonimem miafi zyty, natomiast w a. 513 znajduje się opis nieszczęść, jakie 
spadły na Konstantynopol w wyniku dodania do Trisagionu frazy ὁ σταυρωθεὶς δι’ ἡμᾶς, 
czyli dodatku teopaschickiego odnoszącego się do Logosu w rozumieniu miafi zytów.



628 ARKADIUSZ URBANIEC

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

autorytetom Fulgencjusza z Ruspe, Ferrandusa z Kartaginy i Facundusa 
z Hermiany50), pochodzenia z prowincji afrykańskich oraz sprzeciwiania 
się polityce cesarskiej względem „Trzech Rozdziałów”, hipotetycznie nie 
występowały pomiędzy nimi zależności tekstowe51 oraz prawdopodobnie 
tożsame źródła, z których korzystali w trakcie komponowania narracji. 
Tendencje antyteopaschistyczne widoczne u Wiktora wynikały przypusz-
czalnie ze związków ze środowiskami monastycznymi Konstantynopola, 
natomiast odmienna postawa Liberatusa warunkowana była hipotetycz-
nie przez wpływy środowiska rzymskiego czy szerzej italskiego52.

W Breviarium znajduje się również odniesienie do genezy formuły 
teopaschickiej. W rozdziale X Liberatus, opisując kontrowersje powstałe 
w latach trzydziestych V w. wokół osoby i poglądów Teodora z Mop-
suestii, zapoczątkowane w środowisku armeńskim, zacytował fragment 
listu biskupa Konstantynopola Proklosa do mnichów z tego regionu (tz w. 
Tomus ad Armenios) z 435 r.53, w którym po raz pierwszy pojawiło się 
nawiązanie do cierpienia unum ex Trinitate:

[...] dicentes autem iterum passibilem deum, id est Christum, 
confi teur eum non eo passum, quod est, sed quod factum est, id est 
propria carne, et ita praedicantes nullo modo fallimur, quoniam qu-
idem et unum ex trinitate secundum carnem crucifi xum fatemur et 
divinitatem passibilem minime blaspheamus54.

50 Biskup Tonnony wspomina zarówno o Ferrandusie z Kartaginy, jak i o Fakundu-
sie z Hermiany, przedstawiając obu w bardzo pozytywnym świetle: Wiktor z Tonnony, 
Chronicon, a. 546: „Ferrandus Carthaginis ecclesiae diaconus clarus habetur”; a. 550.2: „Eo 
tempore duodecim libri Facundi Hermianensis ecclesiae episcopi refulsere, quibus eviden-
tissime declaravit, tria saepe fata capitula in praescriptione fi dei catholicae et apostolicae 
Chalcedonensique concilii fuisse damnata”.

51 Studium porównawcze Chronicon i Breviarium nie zostało dotychczas przeprowadzo-
ne (cf. R. Kosiński, op. cit., s. 143). W obu dziełach został jednak przytoczony list papieża 
Wigiliusza do cesarzowej Teodory, o wątpliwej autentyczności, który został przeanalizo-
wany przez A. Placanicę (De epistola Vigilio supposita animadversiones in Victorem Tunnu-
nensem, „Latinitas. Commentarii linguae Latinae excolendae provehendae” 1990, 38, s. 25–
33) – niewielkie różnice w tekście wynikały przypuszczalnie z błędów kopistów.

52 Koncepcję dotyczącą możliwości komponowania Breviarium i pobytu Liberatusa 
w klasztorze Vivarium wysunął E. Schwartz , Praefatio, s. XXII. Znalazła ona również uzna-
nie P. Blaudeau, op. cit., s. 15–17, który jednak ostrożniej wskazuje na południową Italię.

53 ACO, t. 4, vol. 2, s. 192, cf. A. Grillmeier, Christ, vol. 2, part 2, s. 317–318; U. Heil, op. 
cit., s. 50–52.

54 Liberatus, Breviarium, X, 16–20, s. 111. Cytat pochodzi z rzekomego listu Proklosa do 
Jana z Antiochii, cf. U. Heil, op. cit., s. 52.



 CHRYSTOLOGIA LIBERATUSA Z KARTAGINY (STOSUNEK DO NEOCHALCEDONIZMU) 629

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

Pomimo wskazania swojego źródła, w tym przypadku kartagiński 
archidiakon nie korzystał jednak bezpośrednio z pism Proklosa, gdyż 
w liście do Armeńczyków biskup Konstantynopola zastosował wyłącznie 
zwrot unus ex Trinitate incarnatus est, natomiast dodatek teopaschicki zo-
stał mu przypisany później, m.in. przez Sewera z Antiochii i Facundusa 
z Hermiany55. Uta Heil przeprowadziła analizę porównawczą pomię-
dzy tekstem Breviarium a listem Innocentego z Maroni, u którego po 
raz pierwszy pojawia się atrybucja Proklosowi sformułowań o cierpieniu 
Boga w ciele. Badaczka wykazała zależność tekstową i liczne zapożycze-
nia fraz dokonane przez Liberatusa, konkludując, że pismo Innocente-
go stanowiło jego źródło informacji w tej sprawie. Zacytowany powyżej 
passus w takiej samej formie znalazł się także w Pro defensione trium 
capitulorum Fakundusa, natomiast tekst Innocentego został przedstawio-
ny przez delegację cesarską, w osobach Demetriusza z Filipii i Hypacju-
sza z Efezu, podczas negocjacji z papieżem Janem II na temat przyjęcia 
formuły teopaschickiej56. Być może przebywając w Rzymie, afrykański 
duchowny miał okazję zapoznać się z nim i następnie wykorzystać w trak-
cie komponowania swojego dzieła. Co istotne, Liberatus uważał pisma 
Proklosa (obok Tomus ad Armenios również list wysłany do biskupa Jana 
z Antiochii) za początek formuły teopaschickiej, łącząc je jednocześnie 
z prechalcedońskim fundamentem ortodoksji, jako podstawą potwier-
dzenia unii pomiędzy Aleksandrią i Antiochią z 433 r.57 Zatem w tej 
konstrukcji sformułowanie unus ex Trinitate nie powinno budzić żadnych 
kontrowersji teologicznych. Liberatus tym samym wyraźnie dystansował 
się od ścisłych diofi zytów, popierając w tym względzie politykę religijną 
cesarza Justyniana, co można interpretować jako ograniczoną przychyl-
ność względem neochalcedonizmu.

PODSUMOWANIE

Analiza passusów Breviarium pozwala na wysunięcie hipotezy 
o celowym sposobie prowadzenia narracji dotyczącej osoby Cyryla 

55 M. Richard, Proclus de Constantinople et le theopaschisme, „Revue D’Histoire Ecclésia-
stique” 1942, 38, s. 303–331, badając źródła, w których pojawia się atrybucja Proklosowi 
formuły unus ex Trinitate passus est, zakwestionował taką możliwość, uznając je za nieau-
tentyczne, cf. A. Grillmeier, Christ, vol. 2, part 2, s. 318, p. 9.

56 Innocenty z Maroni, De his qui unum ex trinitate Iesum Christum dubitant confi  teri 
(ACO, t. 4, vol. 2, s. 68–74); Fakundus z Hermiany, Pro defensionum trium capitulorum, I.1.9, 
cf. U. Heil, op. cit., s. 49–50.

57 Ibidem, s. 52.



630 ARKADIUSZ URBANIEC

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

z Aleksandrii, która zasadniczo pokrywa się z historiografi czną defi ni-
cją ścisłego diofi zytyzmu. Liberatus dostosował trzy fazy przedstawiania 
aleksandryjskiego biskupa do zagadnienia kanonizacji na soborze chalce-
dońskim wyłącznie dwóch jego pism: II listu do Nestoriusza (w narracji 
pierwsza faza pozytywnej kreacji związana z obroną terminu Theotokos 
i występowaniem przeciwko Nestoriuszowi) oraz listu o pokoju do Jana 
z Antiochii (w narracji trzecia faza tworząca pozytywny wizerunek Cy-
ryla, zbudowana wokół Formuły Zjednoczenia oraz jej obrony w Koście-
le aleksandryjskim). Faza druga z kolei, negatywnie prezentująca jego 
postać, dotyczyła poglądów teologicznych (przede wszystkim kwestii 
12 anatem) uznanych za ortodoksyjne w ramach chrystologii neochalce-
dońskiej dopiero na II soborze konstantynopolitańskim, a ich szczegółowa 
wykładnia została całkowicie pominięta przez kartagińskiego archidiako-
na, który ograniczył się do przedstawienia opinii środowiska antiocheń-
skiego, zarzucającego teologii cyryliańskiej konotacje apollinarystyczne. 
Treść Breviarium zawiera również obronę teologów ze szkoły antiocheń-
skiej, ale także afi rmację jej chrystologii poprzez zacytowanie wyznania 
wiary z Formuły Zjednoczenia – stanowiącego fundament pokoju w Ko-
ściele. Natomiast uznanie ortodoksyjności formuły teopaschickiej przez 
Liberatusa wynikało przypuszczalnie z wpływów środowiska, z którego 
się wywodził, a więc autorytetów Ferrandusa i Fakundusa, ale również 
z otoczenia, w którym tworzył (południowa Italia) i w którym domino-
wała chrystologia rzymska, uznająca formułę teopaschicką od czasów 
papieży Jana II i Agapita. Na gruncie powyższych rozważań nie sposób 
przypisać afrykańskiemu duchownemu sympatii dla neochalcedonizmu, 
nie był on jednak również ścisłym diofi zytą odrzucającym formułę Unus 
ex Trinitate – ten ostatni wniosek z kolei, porównując Breviarium z kro-
niką Wiktora z Tonnony, sygnalizuje istnienie horyzontów badawczych 
w zakresie dywersyfi kacji teologicznej afrykańskiej diaspory w trakcie 
sporu o „Trzy Rozdziały”.

REFERENCES (BIBLIOGRAFIA)

Printed sources (Źródła drukowane)
Acta conciliorum oecumenicorum, t. I–IV, wyd. E. Schwartz , Berolini et Lipsiae 1914–1940.
Chronicon Paschale ad exemplar Vaticanum, wyd. I. Dindorf, Bonnae 1832.
Collectio Avellana, wyd. O. Gunther, CSEL 35, Vindobona 1895–1898.
Corpus Iuris Civilis, Codex Iustinianus, t. 2, wyd. P. Krueger, Berlin 1954.
Ewagriusz Scholastyk, Historia Ecclesiastica, wyd. J. Bidez, L. Parmentier, London 1898.
Fakundus z Hermiany, Pro defensione trium capitulorum, wyd. J.M. Clément, R. Vander Pla-

etse, Corpus Christianorum – Series Latina, t. 90A, Turnhout 1974.
Ferrandus, Epistulae, wyd. J.P. Migne, Patrologia Latina 67, Paris 1848.



 CHRYSTOLOGIA LIBERATUSA Z KARTAGINY (STOSUNEK DO NEOCHALCEDONIZMU) 631

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

Historie Kościoła Jana Diakrinomenosa i Teodora Lektora, wyd. R. Kosiński, A. Szopa, K. Twar-
dowska, Kraków 2019.

Liberatus, Breviarium causae Nestorianorum et Eytuchianorum, w: Acta Conciliorum Oeconomi-
corum, t. 2, vol. 5, wyd. E. Schwartz , Berolini et Lipsiae 1936.

Libératus de Carthage. Abrégé de l’histoire des nestoriens et des eutychiens, wyd. P. Blaudeau, 
Paris 2019.

Sokrates Scholastyk, Historia Ecclesiastica, w: Sokrates, Kirchengeschichte, wyd. G. Hansen, 
Berlin 1995.

Teodoret z Cyru, Historia Ecclesiastica, w: Theodorus, Kirchengeschichte, wyd. L. Parmentier, 
Berlin 1911.

Wiktor z Tonnony, Chronicon cum reliquiis ex Consularibus Caesaraugustanis, wyd. C. Car-
delle de Hartman, Corpus Christianorum – Series Latina, t. 173A, Turnhout 2001.

Studies (Opracowania)
Anastos M.V., The Immutability of Christ and Justinian’s Condemnation of Theodore of Mopsues-

tia, „Dumbarton Oaks Papers” 1951, 6.
Abramowski L., The Controversy over Diodore and Theodore in the Interim between the two 

Councils of Ephesus, w: Formula and Context. Studies in Early Christian Thought, London 
1991.

Blaudeau P., Introduction, w: Libératus de Carthage. Abrégé de l’histoire des nestoriens et des 
eutychiens, wyd. P. Blaudeau, Paris 2019.

Cameron A., Byzantine Africa: The Literary Evidence, w: Excavations at Carthage conducted by 
the University of Michigan, red. J.H. Humphrey, M. al-Qawmī lil-Āthār wa-al-Funūn 
bi-Tūnis, vol. 7, Ann Arbor 1982.

Cameron A., Procopius and the Sixth Century, London–New York 2005.
Courtois C., Les Vandales et L’Afrique, Paris 1955.
Drageut R., Julien d’Halicarnasse, et sa controverse avec Sévère d’Antioche sur l’incorruptibilité 

du corps du Christ, Louvain 1925.
Duchesne L., Les protégés de Théodora, „Mélanges d’archéologie et d’histoire de l’École fran-

çaise de Rome” 1915, 35.
Eno R., Doctrinal Authority in the African Ecclesiology of the Sixth Century: Facundus and Fer-

randus, „Revue d’Études Augustiniennes et Patristiques” 1976, 22.
Foss C., The Empress Theodora, „Byzantion” 2002, 72.
Fraisse-Coué C., Von Ephesus nach Chalcedon. Der „Trügerische Freide” (433–451), w: Die 

Geschichte des Christentums. Bd. 3: Der lateinische Westen und der byzantinische Osten: 
(431–642), red. T. Böhm, L. Piétri, Freiburg 2010.

Frend W.H.C., The Rise of the Monophysite Movement, Cambridge 2008.
Ginter K., Spór o Trisagion, „Res Historica” 2002, 14.
Gould G., Cyril of Alexandria and the Formula of Reunion, „Downside Review” 1988, 106.
Graumann T., General Introduction, w: The Council of Ephesus 431. Documents and Proceedings 

wyd. R. Price, T. Graumann, Liverpool 2022.
Gray P.T.R., Neo-Chalcedonsim and the Tradition: From Patristic to Byzantine Theology, „Byzan-

tinische Forschungen” 1982, 8.
Gray P.T.R., The Defense of Chalcedon in the East (451–553), Leiden 1979.
Gray P.T.R., The Legacy of Chalcedon: Christological Problems and Their Signifi cance, w: The 

Cambridge Companion to the Age of Justinian, red. M. Maas, Cambridge 2005.
Grillmeier A., Christ in Christian Tradition, vol. 2, From the Council of Chalcedon (451) to Greg-

ory the Great (590–604), part 1, Reception and Contradiction. The development of the dis-
cussion about Chalcedon from 451 to the beginning of the reign of Justinian, Louisville 1987.



632 ARKADIUSZ URBANIEC

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

Grillmeier A., Christ in Christian Tradition, vol. 2, From the Council of Chalcedon (451) to Greg-
ory the Great (590–604), part 2, The Church of Constantinople in the Sixth Century, Lou-
isville 1995.

Grillmeier A., Christ in Christian Tradition, vol. 2, From the Council of Chalcedon (451) to Greg-
ory the Great (590–604), part 4, The Church of Alexandria with Nubia and Ethiopia after 
451, Louisville 1996.

De Halleux A., Les douze chapitres cyrilliens au Concile d’Éphèse (430–433), „Revue théolo-
gique de Louvain” 1992, 23.

Harvey S.A., Theodora the “Believing Queen”: A study in Syriac historiographical tradition, „Hu-
goye” 2001, 4, 2.

Hatlie P., The monks and monastery of Constantinople ca. 350–850, Cambridge 2011.
Heil U., Liberatus von Karthago und die „Drei Kapitel“: Anmerkungen zum „Breviarium causae 

Nestorianorum et Eutychianorum“ 8–10, „Zeitschrift für Antikes Christentum” 2010, 14.
Humfress C., Ortodoxy and the Courts in Late Antiquity, Oxford 2007.
Kosiński R., Obraz kobiet w wybranych dziełach historiografi i kościelnej z VI wieku. Część 1. Hi-

storia Kościoła Teodora Lektora i Kronika Wiktora z Tunnuny, „Czasopismo Naukowe 
Instytutu Studiów Kobiecych” 2022, 13.

Kosiński R., Wiktor z Tonnony i jego dzieło, Kraków 2023.
Krannich T., Cyrill von Alexandria und die Unionsformel von 433 n. Chr., „Zeitschrift für An-

tikes Christentum” 2006, 9.
Leppin H., Justinian das christliche experiment, Stutt gart 2011.
Leuenberger-Wenger S., Das Konzil von Chalcedon und die Kirche, Leiden–Boston 2019.
van Loon H., The Dyophisite Christology of Cyril of Alexandria, Leiden–Boston 2009.
McGuckin J., The ‘Theopaschite Confession’ (Text and Historical Context): a Study in the Cyrilline 

Re-interpretation of Chalcedon, „Journal of Ecclesiastical History” 1984, 35, 2.
McGuckin J., Saint Cyril of Alexandria. The Chrystological Controversy, New York 2004.
Merrills A., Miles R., The Vandals, Oxford 2014.
Meier M., Das andere Zeitalter Justinians. Kontingenzerfahrung und Kontingenzbewältigung 

Kontingenzbewältigungim 6. Jahrhundert n. Chr., Gött ingen 2003.
Meier M., Das Breviarium des Liberatus von Karthago. Einige Hypothesen zu seiner Intention, 

„Zeitschrift für Antikes Christentum” 2010, 14.
Meyendorff  J., Imperial Unity and Christian Division. The Church 450–680 A.D., New York 

1989.
Moeller C., Le chalcédonisme et le néo-chalcédonisme en Orient de 451 à la fi n du VIe siècle, w: 

Das Konzil von Chalkedon. Geschichte und Gegenwart, t. 1, red. A. Grillmeier, H. Bacht, 
Würzburg 1951.

Prosopographie chrétienne du Bas-Empire, vol. 1, Prosopographie de L’Afrique chrétienne (303–
533), red. A. Mandouze, Paris 1982.

Pasztori-Kupan I., Theodoret of Cyrus, London 2006.
Pazdernik C., Our Most Pious Consort Given us by God: Dissident Reactions to the Partnership 

of Justinian and Theodora, AD 525–549, „Classical Antiquity” 1994, 13.
Placanica A., De epistola Vigilio supposita animadversiones in Victorem Tunnunensem, „Latini-

tas. Commentarii linguae Latinae excolendae provehendae” 1990, 38.
Price R., The Ecclesiastical Policy of the Emperor Justinian, w: The Acts of the Council of Con-

stantinople of 553, with related texts on the Three Chapters Controversy, wyd. R. Price, 
Liverpool 2009.

Price R., Before the Council, w: The Council of Ephesus 431. Documents and Proceedings, The 
Council of Ephesus 431. Documents and Proceedings, wyd. R. Price, T. Graumann, Li-
verpool 2022.



 CHRYSTOLOGIA LIBERATUSA Z KARTAGINY (STOSUNEK DO NEOCHALCEDONIZMU) 633

DOI:10.17951/rh.2025.59.609-633

Rammelt C., Ibas von Edessa, Rekonstruktion einer Biographie und dogmatischen Position zwi-
schen den Fronten, Berlin 2008.

Richard M., Proclus de Constantinople et le theopaschisme, „Revue D’Histoire Ecclésiastique” 
1942, 38.

Salamon M., Mnisi scytyjscy w Konstantynopolu (519–520 r.), „Balcanica Posnaniensia” 1984, 1.
Sotinel C., Emperors and Popes in the Sixth Century: The Western View, w: The Cambridge Com-

panion to the Age of Justinian, red. M. Maas, Cambridge 2005.
Stachura M., Wrogowie porządku rzymskiego, Kraków 2010.
Stein E., Histoire du Bas-Empire, t. 1–2, Paris–Bruxelles 1949.
The Prosopography of the Later Roman Empire. t. 3, (527–641), red. J.R. Martindale, Cambridge 

1992.
Urbaniec A., Postać cesarzowej Teodory w źródłach łacińskich, „Czasopismo Naukowe Instytu-

tu Studiów Kobiecych” 2022, 13.
Viezure D.I., Verbum Crucis, Virtus Dei: A Study of Theopaschism from the Council of Chalcedon 

(451) to the Age of Justinian, Toronto 2009 (praca doktorska).
Wessel S., Cyril of Alexandria and the Nestorian Controversy. The Making of Saint and of a Her-

etic, Oxford 2004.

NOTA O AUTORZE

Arkadiusz Urbaniec – doktor, adiunkt w Katedrze Historii Starożytnej Instytutu 
Historii i Archiwistyki Uniwersytetu Komisji Edukacji Narodowej w Krakowie. Autor 
książki Administracja cywilna i wojskowa bizantyńskiej prefektury praetorio Afryki w latach 
533–698, Kraków 2023.

ABOUT THE AUTHOR

Arkadiusz Urbaniec – PhD, assistant professor at the Department of Ancient History 
of the Institute of History and Archival Studies of the University of the National Education 
Commission, Krakow. Author of the book Administracja cywilna i wojskowa bizantyńskiej 
prefektury praetorio Afryki w latach 533–698, Kraków 2023.






