
RES HISTORICA 59, 2025

PUBLICATION INFO

e-ISSN: 2449-8467
ISSN: 2082-6060

THE AUTHOR’S ADDRESS: Piotr Szczur, the John Paul II Catholic University of Lublin, 14 Racławickie Avenues, 
Lublin 20-950, Poland
SOURCE OF FUNDING: Statutory Research of the John Paul II Catholic University of Lublin

SUBMITTED: 
2025.02.11

ACCEPTED:
2025.07.31

PUBLISHED ONLINE:
2025.10.31

WEBSITE OF THE JOURNAL:
hƩ ps://journals.umcs.pl/rh

EDITORIAL 
COMMITTEE e-mail:
reshistorica@umcs.pl

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

Piotr Szczur
(John Paul II Catholic University of Lublin, Poland)

https://orcid.org/0000-0003-3011-3404
e-mail: piotr.szczur@kul.lublin.pl

Miejsca kultu św. Ignacego Antiocheńskiego 
w Antiochii Syryjskiej

Places of Veneration of St. Ignatius of Antioch of Syrian Antioch

ABSTRACT

The purpose of this article is to show the places of worship of St. Ignatius of An-
tioch of Syrian Antioch, in the light of ancient historical accounts. First, the fi gure of St. 
Ignatius of Antioch as it emerges from ancient source accounts was shown. A detailed 
analysis and critical evaluation of these messages made it possible to conclude that litt le 
is actually known about his life, and the most important information about him is taken 
from his lett ers. Next, some att ention was paid to the appearance of St. Ignatius’ relics 
in Antioch. On the other hand, in the main part of the study, the source information on 
two places of worship of St. Ignatius – the sub-Antiochian Koimeterion and the former 
Antiochian temple of Tyche – was analyzed in detail and critically evaluated. The analysis 
and criticism of the messages allowed important conclusions to be drawn: 1) St. Ignatius’ 
relics were moved three times (from Rome to the suburban cemetery at the Daphne Gate 



588 PIOTR SZCZUR

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

of Antioch; from the sub-Antiochian Koimeterion to the former temple of Tyche; from 
Antioch to Rome); 2) the most important from the point of view of state and ecclesiastical 
policy seems to be the second translation testifying to the signifi cant changes that took 
place in the mentality and especially in the religious culture of the Antiocheans, since 
Theodosius II not only expressed the fact of the empire’s departure from the old religion 
of the Romans, but above all showed the growing power of Christianity, which began to 
dominate in all dimensions of social life; 3) by depositing the relics of St. Ignatius within 
the city, Theodosius II wanted to provide Antioch with the spiritual protection and pro-
tection of a powerful protector, and raise Antioch’s profi le on ecclesiastical grounds; 4) 
after the Arab invasion in 637, when the relics of St. Ignatius were taken to Rome, his 
cult in Antioch faded.

Key words: St. Ignatius of Antioch, cult of saints, Syrian Antioch, Koimeterion, 
Tychaeum

STRESZCZENIE

Celem artykułu jest ukazanie miejsc kultu św. Ignacego Antiocheńskiego w Antiochii 
Syryjskiej w świetle starożytnych przekazów historycznych. Najpierw została ukazana 
postać św. Ignacego Antiocheńskiego, jaka wyłania się ze starożytnych przekazów źró-
dłowych. Szczegółowa analiza i krytyczna ocena tych przekazów pozwoliła stwierdzić, 
że na temat jego życia w zasadzie niewiele wiadomo, a najważniejsze informacje o nim 
zaczerpnięte są z jego listów. Następnie nieco uwagi poświęcono pojawieniu się relikwii 
św. Ignacego w Antiochii. Natomiast w zasadniczej części opracowania szczegółowo prze-
analizowano i poddano krytycznej ocenie informacje źródłowe na temat dwóch miejsc 
kultu św. Ignacego – podantiocheńskiego Koimeterionu i dawnej świątyni antiocheńskiej 
Tyche. Analiza i krytyka przekazów pozwoliła na wysunięcie ważnych wniosków: 1) reli-
kwie św. Ignacego były trzykrotnie przenoszone (z Rzymu na podmiejski cmentarz przy 
Bramie Dafnejskiej Antiochii; z podantiocheńskiego Koimeterionu do dawnego Tycheum; 
z Antiochii do Rzymu); 2) najważniejsza z punktu widzenia polityki państwowej i ko-
ścielnej wydaje się druga translacja świadcząca o istotnych przemianach, jakie dokonały 
się w mentalności, a zwłaszcza w kulturze religijnej Antiocheńczyków, gdyż Teodozjusz 
II nie tylko wyraził fakt odchodzenia cesarstwa od dawnej religii Rzymian, lecz przede 
wszystkim ukazał rosnącą siłę chrześcijaństwa, które zaczęło dominować we wszystkich 
wymiarach życia społecznego; 3) poprzez złożenie relikwii św. Ignacego w obrębie miasta 
Teodozjusz II chciał zapewnić Antiochii duchową ochronę i opiekę potężnego protektora 
oraz podnieść rangę Antiochii na gruncie eklezjalnym; 4) po najeździe Arabów w roku 637, 
kiedy relikwie św. Ignacego zostały wywiezione do Rzymu, jego kult w Antiochii zanikł.

Słowa kluczowe: św. Ignacy Antiocheński, kult świętych, Antiochia Syryjska, Ko-
imeterion, Tycheum

Nieznane są początki kultu św. Ignacego Antiocheńskiego w Antio-
chii Syryjskiej. Nie wiadomo też, kiedy i w jakich okolicznościach jego re-
likwie (domniemane?) dotarły do tej metropolii Wschodu z Rzymu, gdzie 
miał ponieść śmierć męczeńską. Wydaje się, że kult tego świętego biskupa 
zrodził się natychmiast po przybyciu jego relikwii do Antiochii i był nie-
zwykle promowany nie tylko przez kolejnych biskupów, ale też władców, 
tak że dość szybko Ignacy stał się jednym z najbardziej popularnych 



 MIEJSCA KULTU ŚW. IGNACEGO ANTIOCHEŃSKIEGO W ANTIOCHII SYRYJSKIEJ 589

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

świętych Antiochii. Celem badawczym niniejszego artykułu jest ukazanie 
miejsc kultu św. Ignacego w świetle starożytnych przekazów źródłowych. 
Informacje w nich zawarte, dotyczące miejsc kultu św. Ignacego, zostaną 
przeanalizowane i poddane krytycznej ocenie, by dzięki temu spojrzeć 
na nie w świetle faktów historycznych i osiągnięć współczesnej nauki. Po 
ukazaniu postaci św. Ignacego nieco uwagi poświęcimy pojawieniu się 
jego relikwii w Antiochii, a następnie omówimy dwa miejsca ich wene-
racji – antiocheński Koimeterion i dawną świątynię antiocheńskiej Tyche.

POSTAĆ ŚW. IGNACEGO: ŻYCIE I MĘCZEŃSTWO

Chociaż postać św. Ignacego Antiocheńskiego1 (który sam nazywa się 
Teoforem2) jest bardzo mocno wpisana w historię starożytnego Kościoła, 
to jednak niewiele wiadomo na jego temat. Wprawdzie informacje o nim 
pojawiają się u kilku pisarzy wczesnochrześcijańskich, takich jak Polikarp 
ze Smyrny († ok. 155/156 lub 166/167)3, Ireneusz z Lyonu († ok. 202), Ory-
genes († 253/254) i Euzebiusz z Cezarei († ok. 339/340), jednak nie zawsze 
są wiarygodne. Jan Chryzostom († 407), gdy był kapłanem w Antiochii, 
wygłosił na jego cześć panegiryk – In sanctum Ignatium martyrem4; do 

1 Szerzej na temat Ignacego Antiocheńskiego, vide: G. Bosio, Ignazio (vescovo di Antio-
chia), w: Bibliotheca Sanctorum, t. 7, red. F. Caraff a, Roma 1966, kol. 653–664 (bibliografi a); 
F. Drączkowski, Ignacy Antiocheński, w: Encyklopedia katolicka, t. 6, red. J. Walkusz et al., 
Lublin 1993, kol. 1441–1443 (bibliografi a); J. Quasten, Patrologia, t. 1, fi no al Concilio di Ni-
cea, Genova 1995, s. 64–75; F.R. Prostmeyer, Ignatius von Antiochien, w: Lexikon der antiken 
christlichen Literatur, red. S. Döpp, W. Geerlings, Freiburg im Breisgau–Basel–Wien 1998, 
s. 306–308; P. Nautin, Ignazio di Antiochia, w: Nuovo dizionario patristico e di antichità cristiane, 
t. 2, red. A. Di Berardino, Genova–Milano 2007, kol. 2514–2516 (bibliografi a).

2 Teofor – niosący Boga. Wszystkie listy św. Ignacego zaczynają się od słów: „Ignacy, 
zwany też Teoforem (Ἰγνάτιος, ὁ καὶ Θεοφόρος)”.

3 Data dzienna męczeństwa św. Polikarpa jest znana – 23 lutego – jednak rok tego wy-
darzenia jest dyskutowany. Na temat Polikarpa ze Smyrny, vide: G. Bosio, Policarpo (vesco-
vo di Smirne), w: Bibliotheca Sanctorum, t. 10, red. F. Caraff a, Roma 1968, kol. 985–988 (biblio-
grafi a); P. Nautin, Policarpo (vescovo di Smirne), w: Nuovo dizionario patristico e di antichità 
cristiane, t. 3, red. A. Di Berardino, Genova–Milano 2008, kol. 4211–4213 (bibliografi a).

4 Clavis Patrum Graecorum, t. 2, Ab Athanasio ad Chrysostomum, red. M. Geerard, Turn-
hout 1974, nr 4351 (Bibliotheca hagiographica graeca, red. Socii Bollandiani, Bruxelles 1957, 
nr 816); Patrologiae Graecae, t. 50, wyd. J.-P. Migne, Parisiorum 1862 [dalej: PG], kol. 587–
596; św. Jan Chryzostom, O małżeństwie, wychowaniu dzieci i ascezie, tłum. K. Bielawski, 
Kraków 2002 (Biblioteka Ojców Kościoła [dalej: BOK] 19), s. 179–192.



590 PIOTR SZCZUR

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

naszych czasów zachowało się także kilka greckich5 i łacińskich6 staro-
żytnych i bizantyńskich Męczeństw św. Ignacego7, jednak i one mają dość 
ograniczoną wartość historyczną.

Według przekazów historycznych św. Ignacy był drugim (po Ewo-
diuszu8) następcą św. Piotra9 na stolicy biskupiej w Antiochii10. Euze-
biusz z Cezarei wskazuje, że św. Ignacy objął biskupstwo antiocheńskie 
w pierwszym roku panowania cesarza Wespazjana (9–79, cesarz od 
69 r.), czyli w roku 69/7011. Niestety wskazany przez Euzebiusza rok 
jest niepewny. Jednak najprawdopodobniej wydarzenie to miało miej-
sce w drugiej połowie I w. Jan Chryzostom w panegiryku ku czci św. 

5 Bibliotheca hagiographica graeca, nr 813–816g [bez 816].
6 Bibliotheca hagiographica latina, red. Socii Bollandiani, Bruxelles 1898, nr 4255–4263.
7 Najważniejsze z nich zostały wydane w: Patres apostolici, t. 2, wyd. F.X. Funk, F. Die-

kamp, Tubingae 1913, s. 324–396: 1) Martyrium S. Ignatii Episcopi Antiochiae Syriae (Bibliothe-
ca hagiographica graeca, nr 813; Martyrium Antiochenum, s. 324–338); 2) Martyrium S. Ignatii 
Episcopi Antiochiae (Bibliotheca hagiographica graeca, nr 814; Martyrium Romanum, s. 340–362); 
3) Passio Sancti Ignatii Martyris (Bibliotheca hagiographica latina, nr 4256–4260; Martyrium La-
tinum, s. 363–382); 4) S. Ignatii Martyrium per Symeonem Metaphrastem conscriptum (Bibliothe-
ca hagiographica graeca, nr 815; s. 383–396).

8 Cf. Euzebiusz z Cezarei, Historia kościelna, red. i tłum. A. Caba: Kraków 2013 (Źró-
dła Myśli Teologicznej 70 [dalej: ŹMT]), s. 176–177: „W Antiochii pierwszym biskupem był 
Ewodiusz, a drugim sławny wówczas Ignacy”. Na temat Ewodiusza z Antiochii, vide: 
G. Mongelli, Evodio (vescovo di Antiochia), w: Bibliotheca Sanctorum, t. 5, red. F. Caraff a, 
Roma 1964, kol. 395 (bibliografi a); E. Prinzivalli, Evodio di Antiochia, w: Nuovo dizionario 
patristico e di antichità cristiane, t. 1, red. A. Di Berardino, Genova–Milano 2006, kol. 1890.

9 Według tradycji św. Piotr był pierwszym biskupem Antiochii.
10 Cf. Eusebius Caesariensis, Historia ecclesiastica III 36, 2, ŹMT 70, s. 204–205: „Znany 

był wówczas [...] Ignacy, sławny jeszcze dziś, który jako drugi następca Piotra zasiadł na 
stolicy biskupiej w Antiochii”. Wprawdzie Jan Chryzostom twierdzi, że „[Ignacy] zastą-
pił owego [tj. Piotra] w godności biskupiej” (Iohannes Chrysostomus, In sanctum Ignatium 
martyrem 4, w: PG 50, kol. 591; BOK 19, s. 186), jednak nie był on bezpośrednim następ-
cą św. Piotra na stolicy biskupiej Antiochii, chociaż – oczywiście – otrzymał sukcesję po 
św. Piotrze. Natomiast Sokrates Scholastyk mówi, że Ignacy to „trzeci z kolei po apostole 
Piotrze biskup (τρίτος ἀπὸ τοῦ ἀποστόλου Πέτρου ἐπίσκοπος)” (Socrates, Historia eccle-
siastica VI 8, 11, wyd. G.C. Hansen, Berlin 1995 (Die Griechischen Christlichen Schriftsteller der 
Ersten Jahrhunderte [dalej: GCS] Neue Folge 1), s. 326; Sokrates Scholastyk, Historia Kościoła, 
tłum. S.J. Kazikowski, Warszawa 1986, s. 466). Historykowi zapewne chodziło o to, że Igna-
cy był trzecim biskupem Antiochii, a nie trzecim biskupem po Piotrze.

11 Cf. Eusebius Caesariensis, Chronicon [versio latina partis alterae aucta Hieronymi] 
211 olymp. 14, wyd. R. Helm, Berlin 1956 (GCS 47/1 [Eusebius Werke 7]), s. 186: „Antio-
chiae secundus episcopus ordinatur Ignatius”.



 MIEJSCA KULTU ŚW. IGNACEGO ANTIOCHEŃSKIEGO W ANTIOCHII SYRYJSKIEJ 591

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

Ignacego sugeruje, że był on uczniem apostołów12. Sugestia ta wydaje 
się dość prawdopodobna, gdyż w pewnej legendzie dotyczącej św. Igna-
cego jest mowa o tym, że kiedy był dzieckiem, Chrystus postawił go 
przed swoimi uczniami, zachęcając ich, aby się stali jak dzieci (cf. Mt 18, 
2–4)13. Wbrew przekazowi tej legendy niektórzy uczeni twierdzą, że św. 
Ignacy został chrześcijaninem już w wieku dojrzałym14, o czym miałyby 
świadczyć jego słowa z Listu do Kościoła w Efezie, że jest „najmniejszy 
z tamtejszych wiernych [tj. wiernych Kościoła w Syrii]”15 oraz z Listu do 
Kościoła w Smyrnie, że jest „ostatnim” spośród chrześcijan w Antiochii 
Syryjskiej16. We wspomnianym panegiryku Chryzostom sugeruje też, że 
św. Ignacy został ustanowiony biskupem Antiochii przez samych aposto-
łów, gdyż „przez nich został uznany za godnego tak wielkiego wyróż-
nienia [tj. bis kups twa]”17, a nieco dalej dodaje, że „jego głowy dotykały 
ręce błogosławionych apostołów”18. W czasach cesarza Trajana (53–117, 
cesarz od 98 r.) został aresztowany podczas jakiegoś bliżej nieznanego 
lokalnego prześladowania i pod eskortą dziesięciu żołnierzy19 wysłany 
wraz z innymi więźniami do Rzymu, gdzie miał ponieść śmierć męczeńską 

12 Cf. Iohannes Chrysostomus, In sanctum Ignatium martyrem 1, w: PG 50, kol. 588; BOK 
19, s. 181: „Z zapałem przebywał z Apostołami i czerpał z tej duchowej rzeki. Z kim więc 
porównywać tego, który wychował się z takimi ludźmi, wszędzie z nimi żył i uczestni-
czył we wszystkim, co mówili lub czego nie mówili?”. Vide: też Socrates, op. cit. VI 8, 11, 
s. 326; Sokrates Scholastyk, op. cit., s. 466; W. Mayer, B. Neil, On the Holy Martyr Ignatius 
(Introduction), w: St. John Chrysostom, The Cult of the Saints. Select Homilies and Lett ers, red. 
W. Mayer, B. Neil, Crestwood 2006, s. 101.

13 Cf. W. Zaleski, Święci na każdy dzień, Warszawa 2002, s. 643. Chryzostom najprawdo-
podobniej nie znał tej legendy, gdyż w komentarzu do tego tekstu nie wspomina o tym. 
Cf. Iohannes Chrysostomus, In Matt haeum hom. 58, 2–3, w: PG, t. 58, wyd. J.-P. Migne, Pari-
siorum 1862, kol. 568–569, Św. Jan Chryzostom, Homilie na Ewangelię według św. Mateusza, 
t. 2, tłum. A. Baron, Kraków 2001 (ŹMT 23), s. 202–203.

14 Cf. np. J. Tixeront, A Handbook of Patrology, St Louis–London 1923, s. 13; G. Bosio, 
Ignazio (vescovo di Antiochia), kol. 653.

15 Ignatius Antiochenus, Epistula ad Ephesios 21, 2, wyd. P.T. Camelot, Paris 1958 (Sources 
Chrétiennes [dalej: SCh] 10), s. 92; BOK 10, s. 119.

16 Cf. Ignatius Antiochenus, Epistula ad Smyrneos 11, 1, wyd. P.T. Camelot, SCh 10, 
s. 164; BOK 10, s. 139.

17 Iohannes Chrysostomus, In sanctum Ignatium martyrem 1, kol. 588; BOK 19, s. 181; cf. 
ibidem 2, w: PG 50, kol. 589; BOK 19, s. 183.

18 Ibidem 2, kol. 588; BOK 19, s. 181.
19 Cf. Ignatius Antiochenus, Epistula ad Romanos 5, 1, wyd. P.T. Camelot, SCh 10, s. 130–

132; BOK 10, s. 129: „Od Syrii aż do Rzymu potykam się z dzikimi bestiami, na ziemi i na 
morzu, w dzień i w nocy, przykuty do dziesięciu lampartów, to znaczy do oddziału żoł-
nierzy, którzy są jeszcze gorsi, gdy robi się im dobrze”.



592 PIOTR SZCZUR

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

rzucony na pożarcie przez dzikie zwierzęta20. W czasie podróży do Rzy-
mu św. Ignacy miał dwa dłuższe postoje – pierwszy w Smyrnie (skąd 
napisał cztery listy: do Kościoła w Efezie, do Kościoła w Tralleis, do 
Kościoła w Magnezji i do Kościoła w Rzymie), a drugi w Troadzie (skąd 
napisał trzy listy: do Kościoła w Filadelfi i, do Kościoła w Smyrnie i do 
Polikarpa, biskupa Smyrny)21. Z Troady został przetransportowany do 
Neapolu w Macedonii, a stamtąd do Filippi, aż w końcu dotarł do portu 
w Dyrrachium lub Apolonii. Później przetransportowano go do Brindi-
sium, a następnie do Rzymu.

W biografi ach św. Ignacego mówi się o jego przybyciu do Rzymu 
i o męczeńskiej śmierci przez pożarcie przez dzikie zwierzęta w Wiecz-
nym Mieście. Chociaż informacje te są pośrednio potwierdzone przez 
Polikarpa ze Smyrny22, Ireneusza z Lyonu23, Orygenesa24 i bezpośrednio 
przez Euzebiusza z Cezarei, który w Kronice pod datą 107/108 informuje, 
że biskup Antiochii Ignacy został zaprowadzony do Rzymu i rzucony dzi-
kim zwierzętom25, a anonimowy autor Martyrium Antiochenum dodaje, że 
miało to miejsce „w amfi teatrze (τὸ ἀμφιθέατρον)”26. Jednak informacje 

20 Cf. Eusebius Caesariensis, Chronicon [versio latina partis alterae aucta Hieronymi] 
221 olymp. 10–11, GCS 47/1, s. 194.

21 Treść listów oraz historia ich przekazu nie jest przedmiotem naszych analiz.
22 Polikarp ze Smyrny zakłada, że św. Ignacy zmarł śmiercią męczeńską; cf. Polycarpus 

Smyrnensis, Epistula ad Philippenses 9, 1, wyd. P.T. Camelot, SCh 10, s. 214; BOK 10, s. 159. 
Jednak nie ma pewności czy tak rzeczywiście było; cf. ibidem 13, 2, SCh 10, s. 222; BOK 10, 
s. 161.

23 Cf. Irenaeus Lugdunensis, Adversus haereses 5, 28, 4, wyd. A. Rousseau, L. Doutrele-
au, C. Mercier, Paris 1969 (SCh 153), s. 360–362; Św. Ireneusz z Lyonu, Adversus haereses, 
tłum. J. Brylowski, Pelplin 2018, s. 493.

24 Cf. Origenes, Homiliae in Lucam 6, 4, wyd. H. Crouzel, F. Fournier, P. Périchon, Paris 
1962 (SCh 87), s. 144; Orygenes, Homilie o Ewangelii św. Łukasza, tłum. S. Kalinkowski, War-
szawa 1986 (Pisma Starochrześcijańskich Pisarzy [dalej: PSP] 36), s. 45.

25 Cf. Eusebius Caesariensis, Chronicon [versio latina partis alterae aucta Hieronymi] 
221 olymp. 10–11, GCS 47/1, s. 194: „Ignatius quoque Antiochenae ecclesiae episcopus Ro-
mam perductus bestiis traditur”.

26 Cf. Martyrium S. Ignatii Episcopi Antiochiae Syriae (Martyrium Antiochenum) 6, 3, wyd. 
F.X. Funk, F. Diekamp, w: Patres, t. 2, s. 336. Chociaż Jan Chryzostom mówi, że św. Igna-
cy „poniósł męczeństwo w środku teatru (ἐν μέσῳ τῷ θεάτρῳ)” (Iohannes Chrysosto-
mus, In sanctum Ignatium martyrem 5, w: PG 50, kol. 594; BOK 19, s. 190), to jednak jego 
wypowiedź nie jest sprzeczna z informacją zawartą w Martyrium, gdyż grecki rzeczow-
nik θέατρον może też wskazywać na „rzymski amfi teatr” (cf. Słownik grecko-polski, red. 
Z. Abramowiczówna, t. 2, Warszawa 1960, s. 444–445, s.v. θέατρον). Hippolyte Delehaye, 
L’amphithéâtre Flavien et ses environs dans les textes hagiographiques, „Analecta Bollandiana” 
1897, 16, s. 251, przypuszcza, że św. Ignacy mógł ponieść śmierć męczeńską w amfi teatrze 
Flawiuszów.



 MIEJSCA KULTU ŚW. IGNACEGO ANTIOCHEŃSKIEGO W ANTIOCHII SYRYJSKIEJ 593

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

te są niepewne, a sam Euzebiusz w Historii kościelnej pisze, że informacje 
na temat życia św. Ignacego czerpie z tradycji ustnej27. Autor Martyrium 
Antiochenum podaje też datę dzienną tego wydarzenia: 20 grudnia 107 r.28 
Warto zauważyć, że Kościoły Wschodnie nadal w tym dniu obchodzą 
dies natalis św. Ignacego; natomiast w Kościele Zachodnim wspomnienie 
liturgiczne św. Ignacego obchodziło się 1 lutego, którą to datę wskazu-
je Martyrium Latinum29, zaś obecnie (zgodnie z Martyrologium Syriacum) 
obchodzi się 17 października

Do niedawna w literaturze na ogół podawano, że św. Ignacy poniósł 
śmierć męczeńską ok. roku 110 (jak już wspomniano, Euzebiusz z Cezarei 
wskazuje rok 107/108), jednak obecnie datę tę przesuwa się na rok 116/117 
lub mówi się ogólnie, że zmarł w drugiej dekadzie II w.30

Symeon Metafrastes (ok. 900–982/987) – jeden z najwybitniejszych 
bizantyńskich hagiografów – informuje, że doczesne szczątki (dokładnie 
kości) św. Ignacego zostały zebrane z areny przez rzymskich chrześcijan 
i umieszczone w jakimś miejscu poza Rzymem, a następnie przetrans-
portowane do Antiochii31.

TRANSLACJA RELIKWII DO ANTIOCHII

Z przekazów historycznych wynika, że domniemane relikwie św. 
Ignacego Antiocheńskiego zostały sprowadzone z Rzymu do Antiochii. 
Ewagriusz Scholastyk (ok. 532/536 – ok. 594) wypowiadając się na ten 
temat, przyznaje co prawda, że św. Ignacy został w Rzymie pożarty 
przez dzikie zwierzęta, ale dodaje, że „niektóre pozostałe większe kości 

27 Cf. Eusebius Caesariensis, Historia ecclesiastica III 36, 3, ŹMT 70, s. 204–205: „został 
on [tj. Ignacy], jak mówią, wysłany do Rzymu, aby stać się tam pastwą dzikich zwierząt, 
z powodu świadectwa, które dał Chrystusowi”.

28 Cf. Martyrium S. Ignatii Episcopi Antiochiae Syriae (Martyrium Antiochenum) 7, 1, wyd. 
F.X. Funk, F. Diekamp, w: Patres, t. 2, s. 336: „Ἐγένετο δὲ ταῦτα τῇ πρὸς δεκατριῶν 
καλανδῶν Ἰαννουαρίων, [τουτέστιν Δεκεμβρίῳ εἰκάδι], ὑπατευόντων παρὰ Ῥωμαίοις 
Σύρα καὶ Σενεκίωνος τὸ δεύτερον”.

29 Cf. Passio Sancti Ignatii Martyris (Martyrium Latinum) 14, 4, wyd. F.X. Funk, F. Die-
kamp, w: Patres, t. 2, s. 382: „Passus est autem consulatu Att ici et Marcelli Kalendis Febru-
arii, quo die etiam memoria eius a fi delibus solemniter celebratur”.

30 Cf. N. Widok, Ku jedności kościelnej. Studia nad Ignacym Antiocheńskim w 1900. rocznicę 
śmierci, Opole 2021 (Opolska Biblioteka Teologiczna 178), s. 8–9, gdzie autor przedstawia róż-
ne poglądy na ten temat. Vide też: W. Mayer, B. Neil, op. cit., s. 101, gdzie jest mowa o tym, 
że Ignacy sprawował urząd biskupi w „pierwszych dekadach II wieku”.

31 Cf. S. Ignatii Martyrium per Symeonem Metaphrastem conscriptum 25, 1–2, wyd. 
F.X. Funk, F. Diekamp, w: Patres, t. 2, s. 394–395.



594 PIOTR SZCZUR

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

przewieziono do Antiochii”32. W kalendarzu greckim translacja ta zosta-
ła wpisana pod datą 29 stycznia33. Nie wiadomo jednak, kiedy jej do-
konano34 i w jaki sposób relikwie dotarły do tej metropolii Wschodu35. 
Wprawdzie Jan Chryzostom w mowie pochwalnej wygłoszonej ku czci 
św. Ignacego opisuje, jak jego relikwie wędrowały z Rzymu do Antiochii, 
entuzjastycznie witane przez wiernych z każdego miasta, przez które były 
przewożone, jednak opis ten jest całkowicie wyidealizowany i nie ulega 
wątpliwości, że nie ma on podstaw historycznych36:

Jak [...] byli przejęci mieszkańcy tych miast, gdy patrzyli na od-
zyskane relikwie, jaki owoc rozkoszy zbierali, jak wielką radością się 
cieszyli, jak szczęśliwymi zewsząd okrzykami czcili uwieńczonego? 
Jaką okazywali radość z tego, że otrzymali ten rozkoszny owoc? Jak 
bowiem widzowie powstając z siedzeń z oklaskami podnoszą na-
tychmiast w górę znakomitego szermierza, który pokonał wszystkich 
wrogów, i nie pozwalają mu dotknąć ziemi, ale podniósłszy odnoszą 
do domu wśród niezliczonych pochwał, tak zaiste i temu świętemu, 
gdy odnoszono go z Rzymu, wszystkie kolejne miasta towarzyszy-
ły aż do Antiochii, niosąc na ramionach, wysławiając uwieńczonego 
Męczennika, chwaląc zwycięzcę, wyśmiewając diabła37.

Hieronim (ok. 347–419/420) opisując postać św. Ignacego Antiocheń-
skiego w napisanym ok. 393 r. dziele De viris inlustribus, informuje, że 
„jego [tj. św. Ignacego Antiocheńskiego] relikwie spoczywają na cmen-
tarzu w Antiochii poza Bramą Dafnicką (reliquiae corporis eius Antiochiae 

32 Evagrius Scholasticus, Historia ecclesiastica 1, 16, wyd. J. Bidez, L. Parmentier, t. 1, 
Livres: I–III, Paris 2011 (SCh 542), s. 176; Ewagriusz Scholastyk, Historia Kościoła, tłum. 
S. Kazikowski, Warszawa 1990, s. 29. Cf. S. Ignatii Martyrium per Symeonem Metaphrastem 
conscriptum 25, 1–2, wyd. F.X. Funk, F. Diekamp, w: Patres, t. 2, s. 394–395.

33 Cf. F. Halkin, Un nouveau ménologe grec dans un manuscrit de Glasgow, „Analecta Bol-
landiana” 1957, 75, s. 68; W. Lackner, Zu einem bislang unbekannten Bericht über die Transla-
tion der Ignatios-Reliquien nach Antiochien, „Vigiliae Christianae” 1968, 22, 4, s. 287.

34 W Translatio św. Ignacego (Bibliotheca hagiographica graeca, nr 816g) mowa jest o tym, 
że translacja jego relikwii do Antiochii nastąpiła „jakiś czas (μετὰ οὖν χρόνους τινάς)” po 
jego śmierci i pochówku w Rzymie. Cf. W. Lackner, op. cit., s. 293.

35 Cf. H. Delehaye, Les origines du culte des martyrs, Bruxelles 1933 (Subsidia Hagiogra-
phica 20), s. 69.

36 Cf. P. Rentinck, La cura pastorale in Antiochia nel IV secolo, Roma 1970 (Analecta Grego-
riana 178), s. 129. P. Franchi de’ Cavalieri, Il κοιμητήριον di Antiochia, w: idem, Note agio-
grafi che, Roma 1928, Studi e Testi 49, Fascicolo nr 7, s. 147, nota nr 1, postrzega opowieść 
Chryzostoma jako „del tutt o ideale”.

37 Cf. Iohannes Chrysostomus, In sanctum Ignatium martyrem 5, kol. 594; BOK 19, s. 191.



 MIEJSCA KULTU ŚW. IGNACEGO ANTIOCHEŃSKIEGO W ANTIOCHII SYRYJSKIEJ 595

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

iacent extra portam Daphniticam in cimiterio)”38. Chociaż z całą pewnością 
Hieronim widział miejsce, w którym zostały zdeponowane relikwie św. 
Ignacego (Hieronim przecież kilka razy przybywał do Antiochii i tam, 
w roku 377/378, przyjął święcenia kapłańskie z rąk Paulina), to jednak nie 
wskazał go dokładnie. Informacja podana przez Hieronima ma charakter 
ogólny i nie pozwala na wskazanie konkretnego miejsca złożenia relikwii. 
Nie wiadomo, czy pojawiający się w tekście rzeczownik cimiterium użyty 
przez Hieronima jest nazwą własną czy pospolitą (co ma istotne znaczenie 
dla wskazania miejsca kultu relikwii św. Ignacego). Zatem należy przyjąć, 
że na tym cmentarzu pierwotnie czczono św. Ignacego.

KOIMETERION – PIERWSZE MIEJSCE KULTU ŚW. IGNACEGO

Cmentarz (κοιμητήιον)39, o którym mówił Hieronim w wyżej przyto-
czonym tekście, a na którym złożono relikwie św. Ignacego, był najstar-
szym40, największym i najbardziej znanym antiocheńskim cmentarzem. 
Był też głównym miejscem pochówku dla chrześcijan41. Umiejscowiony 
poza miastem42, za Bramą Dafnejską (extra portam Daphniticam)43 położoną 

38 Hieronymus, De viris inlustribus 16, wyd. A. Ceresa-Castaldo, Firenze 1988 (Bibliote-
ca Patristica 12), s. 108; Św. Hieronim, O znakomitych mężach, tłum. W. Szołdrski, Warszawa 
1970 (PSP 6), s. 46.

39 Wyjaśnienie terminologii: É. Rebillard, Κοιμητήιον et coemeterium: tombe, tombe sain-
te, nécropole, „Mélanges de l’École française de Rome. Antiquité” 1993, 105, 2 s. 975–1001. 
Cf. É. Rebillard, Religion et sépulture: l’Église, les vivants et les morts dans l’Antiquité tardive, 
Paris 2003, s. 12–17.

40 Cf. Philostorgius, Historia ecclesiastica VII 8 (§55), wyd. J. Bidez, Berlin 1972 (GCS 21), 
s. 92: „ἔστι δὲ πρὸ τῆς πόλεως οἶκος σώματα παλαιῶν ἀνδρῶν καὶ ἐνίων γε ἐπ’ εὐσεβείᾳ 
μαρτυρουμένων πολλὰ δεδεγμένος”.

41 Cf. P. Franchi de’ Cavalieri, op. cit., s. 150.
42 Cf. Iohannes Chrysostomus, De coemeterio et de cruce 1, w: PG 49, wyd. J.-P. Migne, 

Parisiorum 1862, kol. 393; Św. Jan Złotousty, Dwadzieścia homilij i mów, tłum. T. Sinko, Kra-
ków 1947, s. 154; Iohannes Chrysostomus, De sancta Droside martyre 1, w: PG 50, kol. 684; 
Philostorgius, op. cit. VII 8 (§55), GCS 21, s. 92; Evagrius Scholasticus, op. cit., 1, 16, s. 176; 
Ewagriusz Scholastyk, op. cit., s. 29.

43 Cmentarz ten opisuje P. Franchi de’ Cavalieri, op. cit., s. 146–148. Cf. Hieronymus, 
De viris inlustribus 16, Biblioteca Patristica 12, s. 108, PSP 6, s. 46; Evagrius Scholasticus, 
op. cit. 1, 16, s. 176; Ewagriusz Scholastyk, op. cit., s. 29. Vide: R. Devreesse, Le patriarcat 
d’Antioche depuis la paix de l’Église jusqu’à la conquête arabe, Paris 1945, Collection d’études 
palestiniennes et orientales, s. 109. Wendy Mayer i Pauline Allen, The Churches of Syrian An-
tioch (300–638 CE), Leuven 2012 (Late Antique History and Religion), s. 85–89, przedstawiają 
antiocheński Koimeterion i jego funkcje. Jednak ich analizy spotkały się ze zdecydowaną 



596 PIOTR SZCZUR

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

na południowo-zachodnim krańcu głównej ulicy (ulica kolumnadowa) 
przecinającej Antiochię. Znajdował się przy drodze prowadzącej do Daf-
ne44 (obecnie Beit el-Ma45 oddalone o niecałe 8 km od Antiochii w kie-
runku południowo-zachodnim46). Wykopaliska prowadzone w latach 
trzydziestych XX w. potwierdziły obecność pochówków na południowo-
-zachodnim krańcu miasta, ok. 500–700 metrów na prawo od Bramy Daf-
nejskiej47. Potwierdziły też, że różne sanktuaria, martyriony i cmentarze 
zlokalizowane wokół Antiochii były usytuowane w niewielkiej odległości 
od murów miejskich, najczęściej przy drogach prowadzących do bram 
miasta48, ze względu na konieczność łatwego dostępu do nich.

Cmentarz ten związany był z kultem kilku świętych49. Wendy Mayer 
i Pauline Allen są zdania, że nie wiadomo, czy doczesne szczątki każde-
go z nich znajdowały się w oddzielnych kaplicach (lub martyrionach)50. 
Dla naszych rozważań istotne jest, iż według przekazów źródłowych 

krytyką Catherine Saliou, À propos de quelques églises d’Antioche sur l’Oronte, „Topoi” 2014, 
19, 2, s. 638–645 (punkt 2: Le Kοιμητήριον: vocabulaire et histoire des espaces religieux).

44 Cf. Iohannes Chrysostomus, De sancto Babyla contra Iulianum et gentiles 67, wyd. 
M.A. Schatkin, C. Blanc, B. Grillet, Paris 1990 (SCh 362), s. 179; G. Downey, A History of 
Antioch in Syria: From Seleucus to the Arab Conquest, Princeton 1961, s. 62.

45 Cf. E. Soler, Le sacré et le salut à Antioche au IVe siècle apr. J.-C. Pratiques festives et com-
portements religieux dans le processus de christianisation de la cité, Beyrouth 2006 (Bibliothèque 
Archéologique et Historique 176), s. 7–9.

46 Cf. G. Downey, op. cit., s. 62.
47 Cf. W. Mayer, P. Allen, op. cit., s. 86.
48 Cf. Delehaye, Les origines, s. 27: „Les tombeaux sont donc construits en dehors de 

l’enceinte, mais à une faible distance, pour n’en pas rendre l’accès impossible. Ils sont le 
plus souvent échelonnés le long des routes conduisant aux portes de la cité”; P. Franchi de’ 
Cavalieri, op. cit., s. 148.

49 Cf. P. Franchi de’ Cavalieri, op. cit., s. 149, gdzie autor (oprócz św. Ignacego i św. Ba-
bylasa) wymienia też Druzynę, Juwentyna i Maksyma, Juliana, Todozjusza (ascetę) i Ma-
cedoniusza; P. Szczur, Miejsca kultu męczenników i ich rola w propagowaniu wiary nicejskiej 
w Antiochii w czasach Jana Chryzostoma, w: Fructus Spiritus est Caritas, Księga jubileuszowa 
ofi arowana Księdzu Profesorowi Franciszkowi Drączkowskiemu z okazji siedemdziesiątej rocznicy 
urodzin, czterdziestopięciolecia święceń kapłańskich i trzydziestopięciolecia pracy naukowej, red. 
M. Wysocki, Lublin 2011, s. 384–389. Cf. Iohannes Chrysostomus, De sancta Droside marty-
re 1, w: PG 50, kol. 683; ibidem 2, w: PG 50, kol. 685; Philostorgius, op. cit. VII, 8 (§55), GCS 
21, s. 92; Iohannes Moschus, Pratum spirituale 88, w: PG, t. 87, cz. 3, Parisiorum 1865, kol. 
2945). Vide: P. Franchi de’ Cavalieri, op. cit., s. 146, 151–152; W. Eltester, Die Kirchen Antio-
chias im IV. Jahrhundert, „Zeitschrift für die Neutestamentliche Wissenschaft und die Kunde 
der Älteren Kirche” 1937, 36, s. 278; A. Grabar, Martyrium. Recherches sur le culte des reliques 
et l’art chrétien antique, Paris 1946, s. 61.

50 Cf. W. Mayer, P. Allen, op. cit., s. 86.



 MIEJSCA KULTU ŚW. IGNACEGO ANTIOCHEŃSKIEGO W ANTIOCHII SYRYJSKIEJ 597

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

na cmentarzu tym znajdowała się budowla (οἶκος51) określana (podob-
nie jak sam cmentarz) terminem – Κοιμητήιον52 (Jan Chryzostom obiekt 
ten określa jako martyrion53), w którym znajdowały się relikwie wielu 
męczenników54 i w którym celebrowano nabożeństwa ku ich czci55. Éric 
Rebillard jest zdania, że terminem Κοιμητήιον określano najważniejszy 
martyrion w Antiochii56. Właśnie w tym Koimeterionie znajdowały się 
także relikwie św. Ignacego.

Potwierdzeniem kultu relikwii św. Ignacego Antiocheńskiego w tym 
miejscu jest wspomniana już homilia panegiryczna wygłoszona przez 
Jana Chryzostoma na cześć świętego męczennika (In sanctum Ignatium 
martyrem) 17 października 386 r.57 Chryzostom wskazuje, że głosi kaza-
nie w miejscu złożenia relikwii św. Ignacego. Podkreśla, że św. Ignacy 
jako biskup musiał opuścić Antiochię, lecz powrócił do niej na zawsze 

51 Cf. Philostorgius, op. cit. VII, 8 (§55), GCS 21, s. 92.
52 Cf. É. Rebillard, Κοιμητήιον, s. 983, gdzie autor zwraca uwagę, że w kontekście 

Antiochii grecki rzeczownik κοιμητήιον wskazuje nie tyle na cmentarz, ile na budowlę 
znajdującą się na cmentarzu, w której złożone były relikwie wielu świętych. Catherine 
Saliou, op. cit., s. 640, 642, jest przekonana, że Κοιμητήιον to nazwa własna owej budow-
li – martyrionu.

53 Cf. Iohannes Chrysostomus, De coemeterio et de cruce 1, w: PG 49, 393, tłum. Sinko, s. 154: 
„Dlatego tedy gromadzimy się poza miastem. Ale dlaczego w tej kaplicy męczenników (ἐν 
τῷ μαρτυρίῳ), a nie w innej?”; idem, De sancta Droside martyre 1, w: PG 50, kol. 683. Wendy 
Mayer i Pauline Allen, op. cit., s. 87, są zdania, że dowody na istnienie wspólnego martyrionu 
w tym miejscu są niejasne, co ewidentnie nie jest zgodne z przekazami źródłowymi.

54 Koncepcję koimeterionu jako otwartej przestrzeni, na której znajdowały się groby, 
pośród których usytuowany był martyrion, sformułował już w 1928 r. Pio Franchi de’ Ca-
valieri, op. cit., s. 146–153, a po nim, w roku 1949, André Grabar, op. cit., s. 60–61. Obaj 
uczeni słowo κοιμητήιον pojmują jako cmentarz, a nie jako budowlę.

55 Cf. W. Mayer, P. Allen, op. cit., s. 86, 88.
56 Cf. É. Rebillard, Κοιμητήιον, s. 984.
57 Cf. W. Mayer, The Homilies of St John Chrysostom: Provenance. Reshaping the Founda-

tions, Rome 2005 (Orientalia Christiana Analecta 273), s. 262. Początkowo, ze względu na 
przypadające w kalendarzach Kościoła wschodniego 20 grudnia wspomnienie św. Ignace-
go, homilię tę datowano na 20 XII 386 r. (L.S. Lenain de Tillemont, B. de Montfaucon), jed-
nak później zaczęto wskazywać na dzień 17 X 386 (G. Rauschen, H. Lietz mann, C. Baur). 
Pod datą 17 X umieszczone jest imię św. Ignacego w Martyrologium Syriacum. Dodatko-
wym argumentem przemawiającym za wygłoszeniem homilii 17 X jest informacja poda-
na przez Chryzostoma, że „niedawno, z wielką radością urządziła nam ucztę młodziutka 
dziewczyna i dziewica – błogosławiona męczennica Pelagia” (Iohannes Chrysostomus, In 
sanctum Ignatium martyrem 1, w: PG 50, kol. 587; BOK 19, s. 179); wspomnienie św. Pelagii 
obchodzone było w Antiochii (według Martyrologium Syriacum) 8 X, czyli nieco wcześniej 
niż wspomnienie św. Ignacego. Vide: J. Charkiewicz, Święci w Martyrologionie Syryjskim, 
„Latopisy Akademii Supraskiej” 2013, 4, s. 27–36.



598 PIOTR SZCZUR

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

jako męczennik58, dzięki czemu miasto może się szczycić posiadaniem 
jego relikwii. Z dużym prawdopodobieństwem można przypuszczać, że 
w Koimeterionie nabożeństwa ku czci św. Ignacego odbywały się tylko 
raz do roku – z racji dorocznego wspomnienia tego świętego męczennika.

Jednak ofi cjalne nabożeństwa liturgiczne celebrowane na cmentarzu 
nie wyczerpywały form kultu św. Ignacego w tym miejscu. W panegi-
ryku Chryzostom przekazuje jeszcze dość istotną informację dotyczącą 
kultu prywatnego. Mówi, że relikwie św. Ignacego były otaczane przez 
wiernych Antiochii tak wielką czcią, iż nawiedzali je nie tylko z racji 
wspomnienia liturgicznego, lecz nawet codziennie59. Kaznodzieja po-
twierdzając ten kult, mówi: „Nie tylko dzisiaj [tj. w dniu wspomnienia], 
ale codziennie schodzimy się do niego [tj. Ignacego], czerpiąc duchowe 
owoce”60. Zapewnia też, że „błogosławiony Ignacy, wszystkich, którzy do 
niego przychodzą, odsyła do domu napełnionych błogosławieństwami, 
ufnością, dobrą gorliwością i wielką siłą. [...] Ktokolwiek bowiem przystę-
puje do niego z wiarą, otrzymuje wielkie dobrodziejstwa”61. Chryzostom 
wspomina też o specyfi cznej formie kultu św. Ignacego, jaką było doty-
kanie jego trumny. W końcowej partii homilii kaznodzieja zachęca też 
wszystkich członków swego audytorium, aby jak najczęściej przybywali 
z wiarą do relikwii św. Ignacego, gdyż miejsce jego spoczynku obfi cie 
napełnione jest duchową łaską. Ci, którzy doświadczyli nędzy grzechu 
lub zostali dotknięci jakąkolwiek niedolą (np. chorobą duchową lub ciele-
sną), niech przychodzą prosić o uwolnienie od zła, a ci, którzy są zdrowi 

58 Cf. Iohannes Chrysostomus, In sanctum Ignatium martyrem 5, w: PG 50, kol. 594; BOK 
19, s. 190–191: „To także było sprawą łaskawości Boga, że zatroszczył się o to, by on [tj. 
św. Ignacy] znowu do nas powrócił i obdarował miasto męczennikiem. Rzym bowiem 
zebrał krople jego krwi, wy zaś przyjęliście jego relikwie. Wy radowaliście się jego rządami 
biskupimi, oni zaś, Rzymianie, cieszyli się jego męczeństwem. Oni oglądali go walczące-
go i zwyciężającego, i ukoronowanego, wy zaś posiadacie go na wieczność. Bóg bowiem 
odebrał go wam na krótki czas, lecz z tym większą chwałą wam go zwrócił. I jak ludzie 
zmieniając pieniądze oddają z procentem to, co otrzymali, tak Bóg zabierając na chwilę 
ten drogocenny skarb, by ukazać go Rzymowi, zwrócił go wam z tym większą chwałą. 
Oddaliście bowiem biskupa, a odzyskaliście męczennika. Oddaliście go wśród błagalnych 
modłów a otrzymaliście z wieńcami; a nie tylko wy sami, ale także i liczne sąsiednie mia-
sta, jakie znalazły się na [jego] drodze”.

59 Być może taka postawa chrześcijan była podstawą tezy Ramsaya MacMullena, The 
Second Church: Popular Christianity A.D. 200–400, Atlanta 2009 (Society of Biblical Literatu-
re Writings From the Greco-Roman World Supplement Series 1), że do początku V w. wierni 
świeccy chętniej uczęszczali do sanktuariów męczenników niż do kościołów miejskich na 
sprawowane w nich ofi cjalne liturgie.

60 Iohannes Chrysostomus, In sanctum Ignatium martyrem 5, w: PG 50, kol. 595; BOK 19, s. 192.
61 Ibidem.



 MIEJSCA KULTU ŚW. IGNACEGO ANTIOCHEŃSKIEGO W ANTIOCHII SYRYJSKIEJ 599

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

i którym dobrze się powodzi, niech przychodzą umacniać w sobie to co 
dobre62. Relikwie św. Ignacego były tu czczone aż do początku V w.

KOŚCIÓŁ ŚW. IGNACEGO – DRUGIE MIEJSCE KULTU ŚW. IGNACEGO

Cesarz Teodozjusz II (401–450, cesarz od 408 r.) polecił, aby relikwie 
św. Ignacego przenieść z Koimeterionu do miasta i umieścić je w dawnym 
Tycheum (Τυχαῖον, templum Genii publici urbis Antiochiae)63, które też z jego 
polecenia zostało przekształcone w sanktuarium poświęcone św. Ignacemu64. 

62 Ibidem 5, kol. 595–596; BOK 19, s. 192.
63 Chodzi o świątynię miejscowego geniusza – bóstwa opiekuńczego Antiochii, w któ-

rej cesarz Julian Apostata złożył ofi arę (Iulianus Imperator, Misopogon 346 B; Julian Apo-
stata, Misopogon, czyli Nieprzyjaciel brody, wstęp. i tłum. A. Pająkowska, Poznań 2009 (Fontes 
Historiae Antiquae 13), s. 23–24); świątynię tę wspomina też Libaniusz, Oratio 30, 51, wyd. 
A.F. Norman, w: Libanius, Selected Orations, t. 2, Cambridge MA 1977 (Loeb Classical Library 
452), s. 146; Libanios, Wybór mów, tłum. L. Małunowiczówna, Wrocław 2006, s. 253) i Am-
mianus Marcellinus (Rerum gestarum libri XXIII 1, 6, wyd. J.C. Rolfe, w: Ammianus Marcel-
linus, History, t. 2, Cambridge–London 1950 (Loeb Classical Library 315), s. 312; Ammianus 
Marcellinus, Dzieje rzymskie, t. 1, księgi XIV–XXV, tłum. I. Lewandowski, Warszawa 2001, 
s. 438). W świątyni tej znajdował się posąg Tyche wykonany z brązu; cf. Iohannes Malalas, 
Chronographia VIII 12, kol. 80–81, wyd. I. Thurn: Ioannis Malalae Chronographia, Berolini 2000 
(Corpus Fontium Historiae Byzantinae 35), s. 152. Autorstwo posągu przypisuje się znanemu 
rzeźbiarzowi Eutychidesowi z Sykionu (IV/III w. przed Chrystusem), uczniowi Lizypa 
(fl oruit ok. 370–320 przed Chrystusem), a za czas powstania rzeźby uważa się początek 
III w. przed Chrystusem. Brązowy oryginał zaginął, lecz jego wygląd znany jest z licznych 
miniaturowych brązowych fi gurek, marmurowych replik oraz różnych obiektów sztuki 
(np. szklanych fl akonów), klejnotów i monet (wielu cesarzy w II i III w. biło monety na 
cześć Antiochii z wizerunkiem Tyche na rewersie; cesarz Julian Apostata powrócił do tego 
zwyczaju w IV w.). Szerzej vide: T. Dohrn, Die Tyche von Antiochia, Berlin 1960; M. Meyer, 
Bronzestatuett en im Typus der Tyche von Antiocheia, „Kölner Jahrbuch” 2000, 33, s. 185–195; 
E. Christof, Das Glück der Stadt: die Tyche von Antiochia und andere Stadtt ychen, Frankfurt am 
Main–New York 2001 (Europäische Hochschulschriften. Reihe 38, Archäologie 74); M. Meyer, 
Die Personifi kation der Stadt Antiocheia. Ein neues Bild für eine neue Gott heit, „Jahrbuch des 
Deutschen Archäologischen Instituts” 2006, dodatek 33; B. Garstad, Boutt ios and Late Anti-
que Antioch: Reconstructing a Lost Historian, Washington DC 2022 (Dumbarton Oaks Studies 
48). Cf. B. Garstad, The Tyche Sacrifi ces in John Malalas: Virgin Sacrifi ce and Fourth-Century 
Polemical History, „Illinois Classical Studies” 2005, 30, s. 83–135.

64 Cf. Nicephorus Callistus Xanthopulus, Ecclesiastica historia 14, 44, w: PG, t. 146, wyd. 
J.-P. Migne, Parisiorum 1865, kol. 1212. Zgodnie z prawem świątynie były własnością ce-
sarza. Dlatego tylko cesarz mógł podjąć decyzję o przekształceniu Tycheum w kościół. 
Vide: W. Mayer, P. Allen, op. cit., s. 81, gdzie autorki poświęcają temu kościołowi krótką 
wzmiankę.



600 PIOTR SZCZUR

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

Niestety nie wiadomo, gdzie ono się znajdowało65. Nie wiadomo też, jak 
wyglądał antiocheński Tycheion, jednak niektórzy uczeni przypuszczają, 
że mógł być repliką aleksandryjskiego66. Translacja związana z przenie-
sieniem relikwii św. Ignacego do dawnego Tycheum jest pierwszym po-
twierdzonym źródłowo przypadkiem zdeponowania relikwii w obrębie 
murów miejskich Antiochii i pierwszym udokumentowanym przypadkiem 
zmiany przeznaczenia sakralnego budynku pogańskiego w tym mieście67. 
Ewagriusz Scholastyk wydarzenia te opisuje w następujący sposób:

W tym czasie również i relikwie świętego Ignacego Antio-
cheńskiego, którego grobem, tak jak chciał, stały się mu żołądki dzikich 
zwierząt w rzymskim amfi teatrze [...] po upływie wielu lat zostały 
uroczyście przeniesione [do miasta]: albowiem sam Bóg najświętszy 
natchnął taką myślą Teodozjusza, aby tego który nosił Boga, większymi 
wynagrodzić wyrazami hołdu i świątynię dawniej poświęconą demo-
nom (miejscowa ludność nazywała ją Tycheum), jemu dedykować, 
jako zwycięskiemu zapaśnikowi i męczennikowi. I tak oto dawniejsza 
świątynia Losu stała się błogosławionym przybytkiem i kościelnym 
obszarem poświęconym Ignacemu, z chwilą kiedy święte jego szcząt-
ki w uroczystej procesji przewieziono wozem przez miasto i złożono 
w obrębie świątynnych pomieszczeń68.

Anonimowy komentator tekstu Historii Ewagriusza Scholastyka opubli-
kowanego w Patrologia Graeca datuje to wydarzenie na rok 43869. Idąc za-
pewne za tą informacją, Wolfgang Lackner twierdzi, że najprawdopodobniej 

65 Cf. G. Downey, op. cit., s. 455.
66 Cf. J.S. McKenzie, A.T. Reyes, The Alexandrian Tychaion, a Pantheon?, „Journal of Ro-

man Archaeology” 2013, 26, s. 36–52.
67 Cf. W. Mayer, P. Allen, op. cit., s. 146. Dayna S. Kalleres, City of Demons: Violence, 

Ritual, and Christian Power in Late Antiquity, Oakland 2015 (The Joan Palevsky Imprint in Clas-
sical Literature), s. 32, twierdzi, że Tycheum już w 359 r. zmieniło swe przeznaczenie, gdyż 
zostało częściowo rozebrane i zamienione w salę szkolną; za nią tezę tę powtarzają Andrea 
U. De Giorgi i A. Asa Eger, Antioch. A History, Abingdon–New York 2021 (Cities of the An-
cient World), s. 163, przesuwając to wydarzenie na lata 60. IV w. Jednak jest to nieprawdo-
podobne, gdyż Julian Apostata podczas pobytu w Antiochii właśnie w tej świątyni złożył 
ofi arę; cf. Iulianus Imperator, Misopogon 346 B, s. 23–24. Ponadto Libaniusz w Mowie 30, 
datowanej na 384 lub 388 r., mówi o tej świątyni: „powiedz mi, dlaczego nie tknięta jest 
świątynia Fortuny?” (Libanius, Oratio 30, 51, s. 146; Libanios, op. cit., s. 253), co wskazy-
wałoby, że ponad 20 lat później świątynia ta – być może już opuszczona – nadal w stanie 
nienaruszonym wpisana była w religijny i architektoniczny pejzaż Antiochii.

68 Evagrius Scholasticus, op. cit. 1, 16, s. 176–178; Ewagriusz Scholastyk, op. cit., s. 29–30.
69 Cf. Evagrius Scholasticus, op. cit. 1, 16; Evagrii Scholastici, Historia Ecclesiastica, w: PG, 

t. 86, wyd. J.-P. Migne, Parisiorum 1865, kol. 2465D.



 MIEJSCA KULTU ŚW. IGNACEGO ANTIOCHEŃSKIEGO W ANTIOCHII SYRYJSKIEJ 601

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

translacja ta miała miejsce w dekadzie między 430 a 440 r.70 W kalendarzu 
greckim translacja relikwii św. Ignacego została wpisana pod datą 20 grud-
nia71, który to dzień był (i jest nadal w Kościołach wschodnich) liturgicznym 
wspomnieniem jego męczeńskiej śmierci.

Źródła potwierdzające kult św. Ignacego w tym miejscu pochodzą do-
piero z czasów episkopatu Sewera z Antiochii (456–518, biskup od 512 r.), 
który właśnie w tym kościele wygłosił trzy z zachowanych homilii72. Z du-
żym prawdopodobieństwem datowane są one na lata 513–516: homilia 37. 
datowana jest na rok 513/51473, homilia 65. na rok 514/51574, zaś homilia 
84. na rok 51675. Wprawdzie w homiliach tych Sewer nie mówi o św. 
Ignacym Antiocheńskim (z wyjątkiem homilii 65., której końcową partię 
poświęca temu biskupowi Antiochii), lecz o św. Bazylim Wielkim i św. 
Grzegorzu z Nazjanzu, jednak w konkluzji homilii 37. Sewer wyjaśnia, 
że powodem, który skłonił go do zgromadzenia wiernych w tym właśnie 
kościele, jest fakt, że św. Ignacy był wzorem, który obaj naśladowali, oraz 
zachęca, aby oddać cześć św. Ignacemu jako mistrzowi poprzez uczczenie 
jego uczniów, czyli św. Bazylego Wielkiego i św. Grzegorza z Nazjanzu76. 
Natomiast w nagłówku homilii 84., również będącej panegirykiem ku 
czci Bazylego i Grzegorza, zawarta jest informacja, że Sewer (chociaż dość 
krótko był biskupem Antiochii: 512–518) uczynił tradycją wychwalanie 
Bazylego i Grzegorza podczas zgromadzenia liturgicznego w martyrium 
św. Ignacego, co zaznaczone jest w słowach, że homilia, zgodnie ze zwy-
czajem, została wygłoszona w oratorium męczennika Ignacego77.

70 Cf. W. Lackner, op. cit., s. 287.
71 Cf. Ibidem.
72 Cf. G. Downey, op. cit., s. 455, nota 22.
73 Cf. M. Brière, w: Les „Homiliae Cathedrales” de Sévère d’Antioche (Homélies LVIII a LXIX), 

red. M. Brière, Turnhout 1982 (Patrologia Orientalis [dalej: PO] 8/2), s. 213, nota 1, gdzie wy-
dawca tekstu informuje, że homilie 35–60 zostały wygłoszone w drugim roku episkopatu 
Sewera (XI 513–514). Natomiast F. Graffi  n, Avertissement, w: Les „Homiliae Cathedrales” de 
Sévère d’Antioche (Homélies XXXII a XXXIX), red. M. Brière, F. Graffi  n, C. Lash, Turnhout 
1972 (PO 36/3), s. 395, przesuwa datację o jeden rok i informuje, że homilie 32–39 zostały 
wygłoszone po grecku w latach 514–515.

74 Cf. M. Brière, w: PO 36/3, s. 254, nota 1, gdzie wydawca tekstu informuje, że homilie 
61–69 zostały wygłoszone w trzecim roku episkopatu Sewera (XI 514–515).

75 Cf. M. Brière, w: Les „Homiliae Cathedrales” de Sévère d’Antioche (Homélies LXXXIV 
a XC), Turnhout 1988 (PO 23/1), s. 7, nota 1, gdzie wydawca informuje, że homilie 84–90 
zostały wygłoszone w czwartym roku episkopatu Sewera, między 1 I 516 a środą Wielkie-
go Tygodnia tego samego roku.

76 Cf. Severus Antiochenus, Homilia 37, w: PO 36/3, s. 485.
77 Cf. Severus Antiochenus, Homilia 84, w: w: PO 23/1, s. 7.



602 PIOTR SZCZUR

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

W tym martyrium obchodzono jednak przede wszystkim wspomnie-
nie św. Ignacego, co potwierdza tekst jednej ze wspomnianych już homilii 
i wygłoszonych przez Sewera właśnie w tym miejscu, w której – chociaż 
również wiele uwagi poświęca Bazylemu i Grzegorzowi – wyraźnie za-
znacza, że dziś św. Ignacy urządził dla nas ucztę duchową w swoim 
własnym kościele78.

Dość istotną informację na temat kultu św. Ignacego w Antiochii 
w tym właśnie kościele podaje żyjący w VI w. historyk Ewagriusz Scho-
lastyk. Autor ten zaświadcza, że w jego czasach św. Ignacy był otaczany 
kultem w dedykowanym mu martyrium, a dzięki biskupowi Grzego-
rzowi I (biskup w latach 569/570–593/594)79 kult ten coraz bardziej roz-
wijał się: „po dziś dzień odbywa się co roku publiczne święto radośnie 
obchodzone przez całą społeczność, odkąd miejscowy biskup Grzegorz 
jeszcze bardziej uwypuklił jego podniosły charakter”80. Warto zauważyć, 
że wyrażając taką opinię, Ewagriusz nie opierał się na przekazie z drugiej 
ręki, lecz przebywając w tym czasie w Antiochii, był świadkiem tego, 
co działo się w mieście. Ponadto był dość mocno związany z biskupem 
Grzegorzem, gdyż był jego doradcą prawnym81.

Nie jest pewne, do kiedy relikwie św. Ignacego znajdowały się w An-
tiochii, gdzie były otaczane kultem. Wolfgang Lackner przypuszcza, że 
zabranie relikwii św. Ignacego z Antiochii i przewiezienie ich do Rzymu 
miało miejsce albo w czasie inwazji perskiej (540), albo w czasie najazdu 
Arabów (637), jednak zastrzega, że przekazy źródłowe na ten temat nie są 
zbyt wiarygodne82. Również Guido Bosio oraz Wendy Mayer wraz z Pau-
line Allen wskazują na wspomniane dwie możliwości czasu translacji83. 
W tym kontekście warto zauważyć, że przekaz Ewagriusza Scholastyka, 
jak się wydaje, dość wiarygodny84, potwierdza kult relikwii św. Ignace-
go jeszcze pod koniec VI w., a zatem z dużym prawdopodobieństwem 

78 Cf. Severus Antiochenus, Homilia 65, w: w: PO 8/2, s. 327–328.
79 Cf. R. Devreesse, op. cit., s. 119. Szerzej na temat Grzegorza Antiocheńskiego, vide: 

P. Goubert, Patriarches d’Antioche et d’Alexandrie contemporains de saint Grégoire le Grand 
(Notes de prosopographie byzantine), „Revue des études byzantines” 1967, 25, s. 65–76, spec. 
68–70; P. Allen, Gregorio di Antiochia, w: Nuovo dizionario patristico e di antichità cristiane, kol. 
2456–2458 (bibliografi a).

80 Cf. Evagrius Scholasticus, op.cit.1, 16, s. 178; Ewagriusz Scholastyk, op. cit., s. 30.
81 Cf. E. Wipszycka, Wstęp, w: Ewagriusz Scholastyk, op. cit., s. LXXIX.
82 Cf. W. Lackner, op. cit., s. 287.
83 Cf. G. Bosio, Ignazio (vescovo di Antiochia), kol. 657; W. Mayer, P. Allen, op. cit., s. 81, 

nota 151.
84 Cf. E. Wipszycka, op. cit., s. LXXXV, gdzie autorka pisze o źródłach, którymi Ewa-

griusz posługiwał się przy pisaniu swego dzieła, zaś nawiązując do jego treści, zwłasz-
cza dotyczącej ostatnich lat opisanych w Historii, stwierdza, że „ostatni okres swej Historii 



 MIEJSCA KULTU ŚW. IGNACEGO ANTIOCHEŃSKIEGO W ANTIOCHII SYRYJSKIEJ 603

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

można przypuszczać, że jego relikwie w tym czasie nadal znajdowały 
się w Antiochii. Zatem przekaz źródłowy Ewagriusza wskazuje na to, że 
kult św. Ignacego trwał w Antiochii najprawdopodobniej aż do roku 637, 
gdy miasto zostało zajęte przez Arabów. Wówczas, w bliżej nieznanych 
okolicznościach, relikwie św. Ignacego przewieziono do Rzymu i zdepo-
nowano w bazylice św. Klemensa (San Clemente), skąd w późniejszych 
czasach rozsyłano je do innych kościołów rzymskich, a także poza Rzym.

PODSUMOWANIE I WNIOSKI

Z przedstawionych wyżej analiz wynika, że relikwie św. Ignacego były 
trzykrotnie przenoszone. Pierwsza translacja, z Rzymu do podmiejskiego 
Koimeterionu znajdującego się przy Bramie Dafnejskiej Antiochii, odby-
ła się w nieznanych okolicznościach i bliżej nieokreślonym czasie. Druga 
translacja, z podantiocheńskiego Koimeterionu do dawnego Tycheum, mia-
ła miejsce za panowania cesarza Teodozjusza II. Trzecia zaś, z Antiochii 
do Rzymu, najprawdopodobniej miała miejsce w czasie najazdu Arabów, 
w roku 637. Translacje te wiązały się też ze zmianami miejsc kultu św. 
Ignacego. Najpierw czczono go w podantiocheńskim Koimeterionie, a na-
stępnie w znajdującym się w mieście dawnym Tycheum, które zostało 
dedykowane św. Ignacemu. W roku 637, gdy relikwie św. Ignacego zostały 
przewiezione do Rzymu i zdeponowane w kościele św. Klemensa, jego kult 
zanikł w Antiochii znajdującej się pod panowaniem arabskim.

Szczególne znaczenie miała druga translacja relikwii z Koimeterio-
nu do dawnego Tycheum. W świątyni, w której do tej pory znajdował 
się słynny posąg Antiocheńskiej Tyche, zostały zdeponowane doczesne 
szczątki jednego z pierwszych biskupów Antiochii – św. Ignacego. Cesarz 
Teodozjusz II podejmując decyzję o translacji, uważał, że klimat religijny 
w Antiochii na tyle się zmienił, iż wyeliminowanie z przestrzeni publicz-
nej jednego z najważniejszych elementów świadomości obywatelskiej 
– świątyni i posągu Tyche – nie wywoła publicznego oburzenia. Wendy 
Mayer i Pauline Allen wskazują, że być może na początku V w. kult Tyche 
został oddzielony od jej wizerunku, który – jako wybitne dzieło sztuki 
– nadal był podziwiany i przestawiał pewną wartość dla mieszkańców 
Antiochii85. Gdyby rzeczywiście tak było, to stanowiłoby to wystarczają-
ce wyjaśnienie, dlaczego usunięcie z przestrzeni miejskiej miejsca kultu 
Tyche nie wywołało żadnej negatywnej reakcji Antiocheńczyków. Przez 

Ewagriusz mógł pisać na podstawie własnej pamięci, zwłaszcza dotyczy to wydarzeń to-
czących się w Antiochii [...]. Wielu ważnych ludzi tej epoki znał on osobiście”.

85 Cf. W. Mayer, P. Allen, op. cit., s. 148.



604 PIOTR SZCZUR

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

translację relikwii św. Ignacego do Tycheum Teodozjusz II nie tylko wy-
raził fakt odchodzenia cesarstwa od dawnej religii Rzymian, lecz przede 
wszystkim ukazał rosnącą siłę chrześcijaństwa, które zaczęło dominować 
we wszystkich wymiarach życia społecznego. Translacja ta świadczy też 
o całkowitej zmianie w podejściu do zakazu pochówku szczątków ludz-
kich w obrębie miasta i postrzeganiu ich jako elementu zanieczyszcza-
jącego. Relikwie przeniesione do miasta już go nie zanieczyszczały, lecz 
oczyszczały.

Na analizowane wydarzenie należy również spojrzeć z punktu wi-
dzenia polityki eklezjalnej. Teodozjusz II mógł być świadomy tego, że 
cesarz Konstantyn Wielki zapewnił Konstantynopolowi status apostolski 
i duchową ochronę poprzez złożenie w mieście relikwii św. Andrzeja 
i św. Łukasza. Antiochia wprawdzie już miała status apostolski i była 
chroniona zewnętrznie przez licznych męczenników, których doczesne 
szczątki spoczywały na podmiejskich cmentarzach i w martyrionach, ale 
nie miała apostolskiego protektora wewnątrz miasta. Zastępując Tyche 
miasta św. Ignacym, który lokalnie był promowany jako uczeń i następ-
ca apostołów (apostoł drugiej generacji), Teodozjusz mógł w ten sposób 
próbować zapewnić miastu jeszcze większą duchową opiekę. Tak więc 
przeniesienie relikwii św. Ignacego do dawnej świątyni Tyche znajdującej 
się w obrębie miasta było podniesieniem rangi Antiochii na gruncie ekle-
zjalnym i zyskanie – w osobie ucznia apostołów – potężnego protektora.

REFERENCES (BIBLIOGRAFIA)

Printed sources (Źródła drukowane)
Ammianus Marcellinus, Rerum gestarum libri, red. J.C. Rolfe, w: Ammianus Marcellinus, 

History, t. 2, Cambridge–London 1950 (Loeb Classical Library 315).
Ammianus Marcellinus, Dzieje rzymskie, t. 1, księgi XIV–XXV, tłum. I. Lewandowski, War-

szawa 2001.
Eusebius Caesariensis, Chronicon [versio latina partis alterae aucta Hieronymi], red. 

R. Helm, Berlin 1956 (Die Griechischen Christlichen Schriftsteller der Ersten Jahrhunderte 
47/1 (Eusebius Werke 7)).

Eusebius Caesariensis, Historia ecclesiastica, red. E. Schwartz , Berlin 1903–1908 (Die Griechi-
schen Christlichen Schriftsteller der Ersten Jahrhunderte 9/1–2 (Eusebius Werke 2/1–2)).

Euzebiusz z Cezarei, Historia kościelna, red. i tłum. A. Caba, Kraków 2013 (Źródła Myśli 
Teologicznej 70).

Evagrii Scholastici, Historia Ecclesiastica, w: Patrologiae Graecae, t. 86, wyd. J.-P. Migne, Pa-
risiorum 1865.

Evagrius Scholasticus, Historia ecclesiastica, wyd. J. Bidez, L. Parmentier, t. 1, Livres: I–III, 
Paris 2011 (Sources Chrétiennes 542).

Ewagriusz Scholastyk, Historia Kościoła, tłum. S. Kazikowski, Warszawa 1990.
Hieronymus, De viris inlustribus, wyd. A. Ceresa-Castaldo, Firenze 1988 (Biblioteca Patri-

stica 12).



 MIEJSCA KULTU ŚW. IGNACEGO ANTIOCHEŃSKIEGO W ANTIOCHII SYRYJSKIEJ 605

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

Ignatius Antiochenus, Epistula ad Ephesios, wyd. P.T. Camelot, Paris 1958 (Sources Chré-
tiennes 10).

Ignatius Antiochenus, Epistula ad Romanos, wyd. P.T. Camelot, Paris 1958 (Sources Chré-
tiennes 10).

Ignatius Antiochenus, Epistula ad Smyrneos, wyd. P.T. Camelot, Paris 1958 (Sources Chré-
tiennes 10).

Iohannes Chrysostomus, De coemeterio et de cruce, w: Patrologiae Graecae, t. 49, wyd. J.-P. Migne, 
Parisiorum 1862.

Iohannes Chrysostomus, De sancta Droside martyre, w: Patrologiae Graecae, t. 50, wyd. 
J.-P. Migne, Parisiorum 1862.

Iohannes Chrysostomus, De sancto Babyla contra Iulianum et gentiles, wyd. M.A. Schatkin, 
C. Blanc, B. Grillet, Paris 1990 (Sources Chrétiennes 362).

Iohannes Chrysostomus, In Matt haeum hom., w: Patrologiae Graecae, t. 57–58, wyd. J.-P. Mi-
gne, Parisiorum 1862.

Iohannes Chrysostomus, In sanctum Ignatium martyrem, w: Patrologiae Graecae, t. 50, wyd. 
J.-P. Migne, Parisiorum 1862.

Iohannes Malalas, Chronographia, wyd. I. Thurn: Ioannis Malalae Chronographia, Berolini 
2000 (Corpus Fontium Historiae Byzantinae 35).

Iohannes Moschus, Pratum spirituale, w: Patrologiae Graecae, t. 87, cz. 3, wyd. J.-P. Migne, 
Parisiorum 1865.

Irenaeus Lugdunensis, Adversus haereses, wyd. A. Rousseau, L. Doutreleau, C. Mercier, 
Paris 1969 (Sources Chrétiennes 153).

Iulianus Imperator, Misopogon, wyd. i tłum. A. Pająkowska: Julian Apostata, Misopogon, 
czyli Nieprzyjaciel brody, Poznań 2009 (Fontes Historiae Antiquae 13).

Libanios, Wybór mów, tłum. L. Małunowiczówna, Wrocław 2006.
Libanius, Oratio 30, wyd. A.F. Norman, w: Libanius, Selected Orations, t. 2, Cambridge MA 

1977 (Loeb Classical Library 452).
Martyrium S. Ignatii Episcopi Antiochiae (Martyrium Romanum), wyd. F.X. Funk, F. Diekamp, 

w: Patres apostolici, t. 2, Tubingae 1913.
Martyrium S. Ignatii Episcopi Antiochiae Syriae (Martyrium Antiochenum), wyd. F.X. Funk, 

F. Diekamp, w: Patres apostolici, t. 2, Tubingae 1913.
Nicephorus Callistus Xanthopulus, Ecclesiastica historia, w: Patrologiae Graecae, t. 146, wyd. 

J.-P. Migne, Parisiorum 1865.
Origenes, Homiliae in Lucam, wyd. H. Crouzel, F. Fournier, P. Périchon, Paris 1962 (Sources 

Chrétiennes 87).
Orygenes, Homilie o Ewangelii św. Łukasza, tłum. S. Kalinkowski, Warszawa 1986 (Pisma 

Starochrześcijańskich Pisarzy 36).
Passio Sancti Ignatii Martyris (Martyrium Latinum), wyd. F.X. Funk, F. Diekamp, w: Patres 

apostolici, t. 2, Tubingae 1913.
Patres apostolici, t. 2, wyd. F.X. Funk, F. Diekamp, Tubingae 1913.
Philostorgius, Historia ecclesiastica, wdd. J. Bidez, Berlin 1972 (Die Griechischen Christlichen 

Schriftsteller der Ersten Jahrhunderte 21).
Pierwsi świadkowie. Pisma Ojców Apostolskich, tłum. A. Świderkówna, Kraków 2010 (Biblio-

teka Ojców Kościoła 10).
Polycarpus Smyrnensis, Epistula ad Philippenses, wyd. P.T. Camelot, Paris 1958 (Sources 

Chrétiennes 10).
S. Ignatii Martyrium per Symeonem Metaphrastem conscriptum, wyd. F.X. Funk, F. Diekamp, 

w: Patres apostolici, t. 2, Tubingae 1913.



606 PIOTR SZCZUR

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

Severus Antiochenus, Homilia 37, wyd. M. Brière, F. Graffi  n, C. Lash, w: Les „Homiliae 
Cathedrales” de Sévère d’Antioche (Homélies XXXII a XXXIX), red. M. Brière, F. Graffi  n, 
C. Lash, Turnhout 1972 (Patrologia Orientalis 36/3).

Severus Antiochenus, Homilia 65, wyd. M. Brière, w: Les „Homiliae Cathedrales” de Sévère d’An-
tioche (Homélies LVIII a LXIX), red. M. Brière, Turnhout 1982 (Patrologia Orientalis 8/2).

Severus Antiochenus, Homilia 84, wyd. M. Brière, w: Les „Homiliae Cathedrales” de Sévère 
d’Antioche (Homélies LXXXIV a XC), red. M. Brière, Turnhout 1988 (Patrologia Orien-
talis 23/1).

Socrates, Historia ecclesiastica VI 8, 11, wyd. G.C. Hansen, Berlin 1995, Die Griechischen 
Christlichen Schriftsteller der Ersten Jahrhunderte Neue Folge 1.

Sokrates Scholastyk, Historia Kościoła, tłum. S.J. Kazikowski, Warszawa 1986.
Św. Hieronim, O znakomitych mężach, tłum. W. Szołdrski, Warszawa 1970 (Pisma Starochrze-

ścijańskich Pisarzy 6).
Św. Ireneusz z Lyonu, Adversus haereses, tłum. J. Brylowski, Pelplin 2018.
Św. Jan Chryzostom, Homilie na Ewangelię według św. Mateusza, t. 1–2, tłum. A. Baron, 

J. Krystyniacki, Kraków 2000–2001 (Źródła Myśli Teologicznej 18 i 23).
Św. Jan Chryzostom, O małżeństwie, wychowaniu dzieci i ascezie, tłum. K. Bielawski, Kraków 

2002 (Biblioteka Ojców Kościoła 19).
Św. Jan Złotousty, Dwadzieścia homilij i mów, tłum. T. Sinko, Kraków 1947.

Studies (Opracowania)
Allen P., Gregorio di Antiochia, w: Nuovo dizionario patristico e di antichità cristiane, t. 2, red. 

A. Di Berardino, Genova–Milano 2007.
Bibliotheca hagiographica graeca, red. Socii Bollandiani, Bruxelles 1957.
Bibliotheca hagiographica latina, red. Socii Bollandiani, Bruxelles 1898.
Bosio G., Ignazio (vescovo di Antiochia), w: Bibliotheca Sanctorum, t. 7, red. F. Caraff a, Roma 

1966.
Bosio G., Policarpo (vescovo di Smirne), w: Bibliotheca Sanctorum, t. 10, red. F. Caraff a, Roma 

1968.
Les „Homiliae Cathedrales” de Sévère d’Antioche (Homélies LVIII a LXIX), red. M. Brière, Turn-

hout 1982 (Patrologia Orientalis 8/2).
Les „Homiliae Cathedrales” de Sévère d’Antioche (Homélies LXXXIV a XC), red. M. Brière, 

Turnhout 1988 (Patrologia Orientalis 23/1).
Charkiewicz J., Święci w Martyrologionie Syryjskim, „Latopisy Akademii Supraskiej” 2013, 4.
Christof E., Das Glück der Stadt: die Tyche von Antiochia und andere Stadtt ychen, Frankfurt am 

Main–New York 2001 (Europäische Hochschulschriften. Reihe 38, Archäologie 74).
Clavis Patrum Graecorum, t. 2, Ab Athanasio ad Chrysostomum, red. M. Geerard, Turnhout 

1974.
Delehaye H., L’amphithéâtre Flavien et ses environs dans les textes hagiographiques, „Analecta 

Bollandiana” 1897, 16.
Delehaye H., Les origines du culte des martyrs, Bruxelles 1933 (Subsidia Hagiographica 20).
Devreesse R., Le patriarcat d’Antioche depuis la paix de l’Église jusqu’à la conquête arabe, Paris 

1945, Collection d’Études Palestiniennes et Orientales.
Dohrn T., Die Tyche von Antiochia, Berlin 1960.
Downey G., A History of Antioch in Syria: From Seleucus to the Arab Conquest, Princeton 1961.
Drączkowski F., Ignacy Antiocheński, w: Encyklopedia katolicka, t. 6, red. J. Walkusz et al., 

Lublin 1993.



 MIEJSCA KULTU ŚW. IGNACEGO ANTIOCHEŃSKIEGO W ANTIOCHII SYRYJSKIEJ 607

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

Eltester W., Die Kirchen Antiochias im IV. Jahrhundert, „Zeitschrift für die Neutestamentliche 
Wissenschaft und die Kunde der Älteren Kirche” 1937, 36.

Franchi P. de’ Cavalieri, Il κοιμητήριον di Antiochia, w: tenże, Note agiografi che, Roma 1928 
(Studi e Testi 49, Fascicolo nr 7).

Garstad B., Boutt ios and Late Antique Antioch: Reconstructing a Lost Historian, Washington DC 
2022 (Dumbarton Oaks Studies 48).

Garstad B., The Tyche Sacrifi ces in John Malalas: Virgin Sacrifi ce and Fourth-Century Polemical 
History, „Illinois Classical Studies” 2005, 30.

Giorgi De A.U., Eger A.A., Antioch. A History, Abingdon–New York 2021 (Cities of the An-
cient World).

Goubert P., Patriarches d’Antioche et d’Alexandrie contemporains de saint Grégoire le Grand 
(Notes de prosopographie byzantine), „Revue des études byzantines” 1967, 25.

Grabar A., Martyrium. Recherches sur le culte des reliques et l’art chrétien antique, Paris 1946.
Graffi  n F., Avertissement, w: Les „Homiliae Cathedrales” de Sévère d’Antioche (Homélies XXXII 

a XXXIX), red. M. Brière, F. Graffi  n, C. Lash, Turnhout 1972 (Patrologia Orirntslid 36/3).
Halkin F., Un nouveau ménologe grec dans un manuscrit de Glasgow, „Analecta Bollandiana” 

1957, 75.
Kalleres D.S., City of Demons: Violence, Ritual, and Christian Power in Late Antiquity, Oakland 

2015.
Lackner W., Zu einem bislang unbekannten Bericht über die Translation der Ignatios-Reliquien 

nach Antiochien, „Vigiliae Christianae” 1968, 22, 4.
MacMullen R., The Second Church: Popular Christianity A.D. 200–400, Atlanta 2009 (Society of 

Biblical Literature Writings From the Greco-Roman World Supplement Series 1).
Mayer W., Allen P., The Churches of Syrian Antioch (300–638 CE), Leuven 2012 (Late Antique 

History and Religion).
Mayer W., Neil B., On the Holy Martyr Ignatius (Introduction), w: St. John Chrysostom, The 

Cult of the Saints. Select Homilies and Lett ers, red. W. Mayer, B. Neil, Crestwood 2006 
(St. Vladimir’s Seminary Press Popular Patristics Series).

Mayer W., The Homilies of St John Chrysostom: Provenance. Reshaping the Foundations, Rome 
2005 (Orientalia Christiana Analecta 273).

McKenzie J.S., Reyes A.T., The Alexandrian Tychaion, a Pantheon?, „Journal of Roman Ar-
chaeology” 2013, 26.

Meyer M., Bronzestatuett en im Typus der Tyche von Antiocheia, „Kölner Jahrbuch” 2000, 33.
Meyer M., Die Personifi kation der Stadt Antiocheia. Ein neues Bild für eine neue Gott heit, „Jahr-

buch des Deutschen Archäologischen Instituts. Ergänzungsheft” 2006, dodatek 33.
Mongelli G., Evodio (vescovo di Antiochia), w: Bibliotheca Sanctorum, t. 5, red. F. Caraff a, 

Roma 1964.
Nautin P., Ignazio di Antiochia, w: Nuovo dizionario patristico e di antichità cristiane, t. 2, red. 

A. Di Berardino, Genova–Milano 2007.
Nautin P., Policarpo (vescovo di Smirne), w: Nuovo dizionario patristico e di antichità cristiane, 

t. 3, red. A. Di Berardino, Genova–Milano 2008.
Prinzivalli E., Evodio di Antiochia, w: Nuovo dizionario patristico e di antichità cristiane, t. 1, red. 

A. Di Berardino, Genova–Milano 2006.
Prostmeyer F.R., Ignatius von Antiochien, w: Lexikon der antiken christlichen Literatur, red. 

S. Döpp, W. Geerlings, Freiburg im Breisgau–Basel–Wien 1998.
Quasten J., Patrologia, t. 1, fi no al Concilio di Nicea, Genova 1995.
Rebillard É., Religion et sépulture: l’Église, les vivants et les morts dans l’Antiquité tardive, Paris 

2003.



608 PIOTR SZCZUR

DOI:10.17951/rh.2025.59.587-608

Rebillard É., Κοιμητήιον et coemeterium: tombe, tombe sainte, nécropole, „Mélanges de l’École 
française de Rome. Antiquité” 1993, 105, 2.

Rentinck P., La cura pastorale in Antiochia nel IV secolo, Roma 1970 (Analecta Gregoriana 178).
Saliou C., À propos de quelques églises d’Antioche sur l’Oronte, „Topoi” 2014, 19, 2.
Słownik grecko-polski, red. Z. Abramowiczówna, t. 2, Warszawa 1960.
Soler E., Le sacré et le salut à Antioche au IVe siècle apr. J.-C. Pratiques festives et comportements 

religieux dans le processus de christianisation de la cité, Beyrouth 2006 (Bibliothèque Ar-
chéologique et Historique 176).

Szczur P., Miejsca kultu męczenników i ich rola w propagowaniu wiary nicejskiej w Antiochii 
w czasach Jana Chryzostoma, w: Fructus Spiritus est Caritas, Księga jubileuszowa ofi aro-
wana Księdzu Profesorowi Franciszkowi Drączkowskiemu z okazji siedemdziesiątej rocznicy 
urodzin, czterdziestopięciolecia święceń kapłańskich i trzydziestopięciolecia pracy naukowej, 
red. M. Wysocki, Lublin 2011.

Tixeront J., A Handbook of Patrology, St Louis–London 1923.
Widok N., Ku jedności kościelnej. Studia nad Ignacym Antiocheńskim w 1900. rocznicę śmierci, 

Opole 2021 (Opolska Biblioteka Teologiczna 178).
Wipszycka E., Wstęp, w: Ewagriusz Scholastyk, Historia Kościoła, Warszawa 1990.
Zaleski W., Święci na każdy dzień, Warszawa 2002.

NOTA O AUTORZE

Piotr Szczur – prof. dr hab., profesor zwyczajny KUL, patrolog i historyk Kościoła, 
były kierownik Katedry Historii Kościoła w Starożytności i Średniowieczu w Instytucie 
Historii Kościoła i Patrologii na Wydziale Teologii KUL oraz były redaktor naczelny „Vox 
Patrum”; członek wielu towarzystw naukowych m.in. Association Internationale d’Étu-
des Patristiques, Bulgarian Association of Byzantinists and Medievists; przewodniczący 
Komisji Teologii Oddziału Polskiej Akademii Nauk w Lublinie. Autor trzech monografi i, 
ok. 90 artykułów naukowych i ponad 100 haseł encyklopedycznych z zakresu patrologii 
i historii Kościoła w starożytności. Zajmuje się nauczaniem społecznym i myślą teolo-
giczną greckich Ojców Kościoła (zwłaszcza św. Jana Chryzostoma).

ABOUT THE AUTHOR

Piotr Szczur – full professor at the Catholic University of Lublin (KUL), patristic 
scholar and Church historian, former head of the Department of Church History in Antiq-
uity and the Middle Ages at the Institute of Church History and Patristics at the Faculty 
of Theology of KUL, and former editor-in-chief of „Vox Patrum”; member of numerous 
scientifi c societies, including the Association Internationale d’Études Patristiques and the 
Bulgarian Association of Byzantinists and Medievists; chairman of the Theology Commit-
tee of the Lublin Branch of the Polish Academy of Sciences. Author of three monographs, 
approx. 90 scientifi c articles, and over 100 encyclopedia entries on patristics and the history 
of the Church in antiquity. He focuses on the social teaching and theological thought of 
the Greek Church Fathers (especially St. John Chrysostom).




